

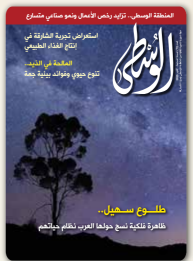
# مجلات دائرة الثقافة عدد أكتوبر 2025م



















# مهرجان المسرحيات القصيرة

برعاية صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة «حفظه الله»، تنبض إمارة الثقافة، والفنون، والمعارف، والعلوم، على مدار العام، بالمهرجانات، والملتقيات، والمسابقات المسرحيَّة، التي تنشر المعارف الرصينة، والقيم السامية، والأفكار النبيلة، وتوسع المدارك، وتغذي الروح بأجمل

ويمثل مهرجان كلباء للمسرحيات القصيرة الذي أسس عام 2012 لاحتضان وتأهيل وإبراز المواهب المسرحيَّة، ملمحاً مهماً من الأنشطة المسرحيَّة التي تقيمها الشارقة سنوياً، وقد جاءت دورته الثانية عشرة (26 سبتمبر - 2 أكتوبر)، لتعزز رحلته الثريَّة، وتضيف إلى رصيده الزاخر بالعروض والأفكار والجماليات، التي أثرت الساحة خلال أكثر من عقد من الزمان، ولتؤكد حضوره الحيوي وتأثيره الملهم.

غني عن القول، إن كل دورة من المهرجان هي مناسبة للتعرف إلى تجارب إبداعيَّة حديثة، وأيضاً لاكتشاف ثقافات ورؤى وطموحات متنوعة تحملها النصوص، وتجسدها العروض، وتختبرها النقاشات، وهي مناسبة أيضاً للاحتفاء بجيل جديد من المخرجين والممثلين الواعدين، الذين لا غنى عن جهودهم ومبادراتهم لمواصلة المسيرة المزدهرة لـ «أبو الفنون» في الدولة، وإسناد مستقبله المشرق، كما أن كل دورة من المهرجان هي فرصة لأسر وأصدقاء المشاركين في عروضه وندواته وورشه، وللجمهور بمختلف شرائحه، لمواكبة فعالياته والاستمتاع باختياراته من المواهب الفنيَّة، والتفاعل مع مسابقاته ومنتدياته الفكريَّة والنقديَّة، وصنع أجمل لحظاته.

وستغطي «المسرح» في عددها القادم أبرز ما احتوت هذه الدورة المتميزة، التي شهدت مشاركة واسعة للعديد من الطاقات المسرحيَّة المبدعة، التي ينتظر منها الكثير في مقبل الأيام، مع تمنيات التوفيق لجميع من قدمهم ويقدمهم هذا المهرجان في الماضي والحاضر

وتتضمن أبواب المجلة في هذا العدد مقالات وحوارات وتقارير ورسائل حول أهم ظواهر وتظاهرات المسرح في الشارقة والعالم، ونأمل أن يجد فيها القارئ ما يلبى تطلعاته

> ص.ب: 5119 الشارقة - الإمارات العربية المتحدة الهاتف: 5123333 6 971+ البرّاق: 5123303 6 971+ البريد الإلكتروني: sdc@sdc.gov.ae الموقع الإلكتروني: www.sdc.gov.ae sharjahculture



42

## مدخل

الممثل الإماراتي.. بين الأداء الفردي والعمل الجماعي

#### قراءات

كوكب زمردة.. فرجة القيد والانطلاق

### حـوار

عبيدو باشا:.. أمتلك لغتى وأسلوبي الخاص

أربعة أيام في بوردو حين تكلمتُ جميع اللغات بالعربية

### رؤى

آفاق الدراما العربية الجديدة

يوم عادي.. سبع حكايات من مشهد في الطريق

#### رسائل

مسرحيون عرب في أوروبا يؤسسون رابطة للتواصل

#### مطالعات

يا طالع الشجرة.. رمزيات توفيق الحكيم

### متابعات

معز العاشوري: النص جوهر منهجي الإخراجي

الإمارات: 10 دراهم

السعودية: 10 ريالات عُمان: ريال سعر البيع:

#### قيمة الاشتراك السنوى:

داخل الإمارات العربية المتحدة: (التسليم المباشر) الأفراد: 100 درهم/ المؤسسات: 120 درهماً, (بالبريد) الأفراد: 150 درهماً / المؤسسات: 170 درهماً. خارج الإمارات العربية المتحدة: (شامل رسوم البريـد): جميع الدول العربيـة: 365 درهماً / دول الاتحـاد الأوروبي: 280 يـورو / الولايات المتحدة: 300 دولار / كندا وأستراثيا: 350 دولاراً.

البحرين: دينار

مصر: 10 جنيهات

السودان: 500 جنيه



18

مسرحية: «الملك لير» نص: وليام شكسبير إخراج: شادي سرور المسرح القومي المصري





الشارقة - الإمارات العربية المتحدة العدد (73) - أكتوبر 2025م

مجلة شهرية تصدرها دائرة الثقافة

رئىس دائرة الثقافة عبدالله بن محمد العويس

> مدير التحرير أحمد بو رحيمة

سكرتير التحرير عصام أبوالقاسم

هيئة التحرير علاء الدين محمود عبدالله ميزر

> تصوير إبراهيم حمو

تنضيد عبدالرحمن يس

تدقيق لغوى محفوظ بشرى

التصميم والإخراج محمد سمير

التوزيع والاشتراكات خالد صديق

### وكلاء التوزيع:

- الإمارات: شركة توصيل للتوزيع والخدمات اللوجستية 800829733535
  - السعودية: شركة تمام العالمية المحدودة الرياض 8001240261 • سلطنة عُمان: مؤسسة العطاء للتوزيع - مسقط - 96824491399+
    - البحرين: مؤسسة الأيام للنشر المنامة 97317617734+
  - مصر: مؤسسة الأهرام للنشر والتوزيع القاهرة 20227704213+
    - الأردن: وكالة التوزيع الأردنية عمان 96265300170+
  - المغرب: سوشبرس للتوزيع الدار البيضاء 212522589913+
  - تونس: الشركة التونسية للصحافة تونس 21671322499+
- السودان: دار الراوي للنشر والتوزيع الخرطوم 249123987321+

• جميع الحقوق محفوظة ولا يجوز إعادة طبع أي

جزء من هذه المجلة من دون موافقة خطية. • ترتيب نشر المواد يتم وفقاً لضرورات فنية، المقالات

المنشورة تعبر عن آراء أصحابها ولا تعبر بالضرورة عن رأى المجلة، المجلة غير ملزمة بإعادة أي مادة تتلقاها للنشر سواء نشرت أم لم تنشر.

Tel: 00971 6 51 23 274 P.O .Box: 5119 Sharjah UAE

E.mail: theater@sdc.gov.ae

shjalmasrahia@gmail.com





# فنانون سوريون: شكراً حاكم الشارقة

الدور الذي يقوم به صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة «حفظـه اللـه ورعاه» في دعم المسـرح والمسـرحيين العرب، يتجـاو ز قدرة الكلمـات على وصفه.

## سامر محمد إسماعيل كاتب ومخرج من سوريا

مكرمات سموه وعنايته الكريمة بكل ما يتصل بالفن المسرحي في الوطن العربي، وما أسسه من بني وهيكليات ومؤسسات ومهرجانات قدمت مساحة رحبة من الفرص للفنان المسرحى العربي، وجعلت المسرح منارة لأجيال وأجيال، فأخذ سموه على عاتقه أن يكون المسرح هو واجهة الحياة الثقافيَّة والفنيَّة في كل بقاع المنطقة العربيَّة، وانطلاقاً من شارقة المسرح أطلِّ فجر مسرحي جديد، وتداعى العشرات من المخرجين والكتّاب والممثلين العرب إلى عاصمة المسرح العربي، ينهلون من معين هذا القاموس المسرحي

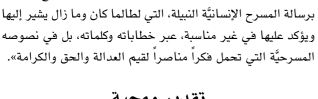
العريق والثرى، الذي تمثل في شخصيَّة وأفكار ورؤى صاحب السمو، ورغبته في جعل الفن المسرحي وسيلة للتنوير والمعرفة والتطور.

الناقدة المسرحيَّة ورئيسة قسم الدراسات في المعهد العالى وها هم مسرحيون سوريون يشيدون بهذا الدور، ويثمنون عالياً للفنون المسرحيَّة لسنوات طويلة، ميسون علي، تقول: «في زمن يتم فيه تهميش الثقافة بشكل عام، والمسرح كونه جزءاً من مكوناتها، فى معظم المجتمعات العربيَّة، وإفراز ثقافة استهلاكيَّة وأشكال بديلة للفرجة تختلف جذرياً عن المسرح؛ يأتى دعم صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان القاسمي بما يتجاوز المسرح الإماراتي، ليشمل المسرح العربي، وليسهم في تنشيط وتطوير حركة مسرحيَّة عربيَّة حقيقيَّة، إيماناً منه بأن المسرح لا يتجزأ، وأنه لن ينهض من أزماته إلا بتكامل كل الجهود، سواء على الصعيد المحلى أم العربي، وبأن المسرح ظاهرة ثقافيَّة وحضاريَّة لا يمكننا العيش بدونها».



وتضيف على: «لقد علمنا صاحب السمو أن المسرح عطاء، وأن دعمه للمسرح والمسرحيين، هو إيمان برسالة المسرح الخالدة في عصر ثورة التكنولوجيا والصورة، وهذا الدعم هو بمثابة مواجهة لآليات التغريب والتسطيح والعنف التي تعصف بالمجتمعات العربيَّة».

الممثل والمخرج هشام كفارنة يقول: «من مشرق الوطن إلى مغربه يتوافد المسرحيون بشكل متواتر إلى شارقة سلطان المفعمة بالنشاطات والمحتشدة بالحياة، عبر الفعاليات المسرحيَّة التي لا تقتصر فقط على المحلى من الإنتاج، بل تتعداه باتجاه الخليجي حيناً، فالعربي أحياناً، ولتسهم الهيئة العربيَّة للمسرح التي يترأسها صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان القاسمي بدعم الحركة المسرحيَّة في أرجاء الوطن كافة ودون تمييز، بإقامة دورات مهرجانها السنوى والمتضمن الإعلان عن جوائز للتأليف والبحث وإقامة دورات التأهيل والتأطير، ولتحقق نجاحات متتالية واستثنائيَّة، بفضل رعايته

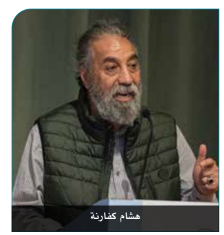


لها قولاً وفعلاً، وذلك انطلاقاً من إيمان سموه الراسخ والعميق

### تقدير ومحبة

ويعدد هشام كفارنة الفرص التي اتيحت له، لا سيما في أنشطة الهيئة العربيَّة للمسرح، إذ شارك عضواً في عدة لجان تحكيم للعروض والنصوص، كما شارك في دورات عدة في مهرجان المسرح العربي، وأيام الشارقة المسرحيَّة، ومهرجان الشارقة للمسرح الخليجي؛





وعن هذه المشاركات يحدثنا كفارنة فيقول: «أتيح لى شرف اللقاء بصاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان القاسمي شخصياً لأكثر من مرة، والاستماع والاستمتاع بما يدلى به من وجهات نظر حول قضايا مسرحيَّة وفكريَّة مختلفة تثير الإعجاب والتقدير لرجل آمن بالمسرح والمسرحيين، فمنحهم وأعطاهم دون حساب على الصعيدين المعنوى والمادي، ولزاماً علينا كمسرحيين عرب، وبما يقتضي رد بعض المعروف بأبسط صوره، أن نتوجه لرفع أسمى آيات التقدير والعرفان والمحبة إلى سموه، وموصول الشكر لكل الطواقم والكوادر التي تعمل تحت رعايته في المؤسسات الثقافيَّة في الشارقة، متمنياً لهم كل النجاح والتوفيق لتحقيق ما يرنو إليه سموه من نجاح وتألق دائمين، عشتم وعاش المسرح».

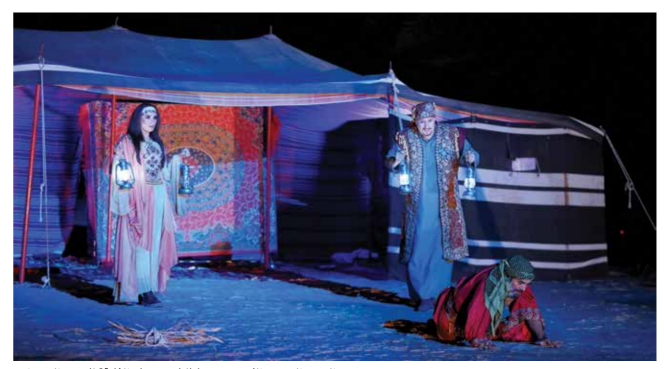
«أن الأوان لوقف ثورة الكونكريت في الدولة لتحل محلها ثورة الثقافة». كلمات قالها صاحب السمو حاكم الشارقة سلطان القاسمي في 18 أبريل عام 1979، وذلك خلال حضوره عرضاً مسرحياً. كلمات سموه تحولت إلى برنامج عمل ونهضة ثقافيَّة ومسرحيَّة، لتصبح بعدها إمارة الشارقة مركزاً ينطلق منه أمل المسرحيين العرب.

ويلخص الممثل يوسف المقبل حركة التنوير داخل المسرح العربي التي أطلقها القاسمي ويقول: «هناك رجال نذروا أنفسهم لتنوير العقول، لهم أعمال جليلة وإنجازات خالدة، حفروا أسماءهم في ذاكرة التاريخ بإنجازات إنسانيَّة وثقافيَّة وعلميَّة، ومنهم صاحب



السمو الشيخ الدكتور سلطان القاسمي حفظه الله، فلقد احتضن سموه منذ عقود العلم والثقافة في إمارة الشارقة، فجعلها منارة حضاريَّة تنير العالم، وحمل معانى العز والكرم، فأثرى الحركة العلميَّة والثقافيَّة في الوطن العربي في شتى حقول المعرفة، وأصدر سموه العديد من الكتب، واهتم بالتراث والمخطوطات وسبر أغوار التاريخ، وعمل من خلال مؤلفاته على إبراز الدور العربي في النهضة والحريَّة والاستقلال والنضال ضد الاستعمار، سواء في منطقــة الخليج، أم في المنطقة العربيَّة كلها، وذلك بما يفخر به كل

ويضيف المقبل: « ولسموه أعمال مسرحيَّة كثيرة منها (عودة هولاكو) و(الواقع صورة طبق الأصل) و(شمشون الجبار)، و(الإسكندر الأكبر)، وغيرها الكثير، إذ اهتم سموه بالتاريخ العربي والإسلامي والإسقاطات المعاصرة، كما نلاحظ اهتمامه الوثيق بالقضايا



العرض السوري «الذيب» ضمن فعاليات مهرجان الشارقة للمسرح الصحراوي



المعاصرة، والمشكلات التي تواجهها المنطقة والعالم، ومنها قضيَّة الإرهاب والتطرف والمتاجرة بالدين، وتغييب الوعى بالخطاب الظلامي، ومن الأعمال المسرحيَّة التي حققها سموه في هذا السياق نص (داعش والغبراء)، حيث ألقى سموه فيها الضوء على قضيَّة الإرهاب والتشدد والتكفير، معلياً من قيمة السلام والتسامح، ودعا إلى تطبيق الفهم الصحيح للدين بعيداً من التشويه والفهم المغلوط الذي يسيء للإسلام كدين سمح رحيم، وعن هذه القيم يقول سموه: (الثقافة هي الأساس في بناء الحوار الإنساني، وخلق التفاهم والوئام بين شعوب العالم كافة، بغض النظر عن العرق أو الدين أو الجغرافيا)».



لفنان القدير أسعد فضة في ملتقى الشارقة لأوائل المسرح العربي

يشير إلى أهميَّة المسرح بوصفه ركناً أصيلاً من أركان الثقافة في تطوير المجتمع والرقى بالنفس البشريَّة. لم ينس سموه أن يحفِّز كتّاب المسرح والشباب المسرحيين، بل وطالبهم بألا يكونوا بخلاء في الكتابة للمسرح، وحثّهم على الكتابة باستمرار لأن الكتابة من وجهة نظر سموه هي ثقافة، وعندما يكتب الكاتب فإنه يصنع ثقافة على الورق، كما خاطب سموه كل من يعمل بالمسرح بأن يبتعد عن كل ما يشوه صورة أهل المسرح من العادات والسلوكيات غير المنضبطة، التي تسيء إلى المسرح والمسرحيين، داعياً إياهم إلى التعاون ومساعدة بعضهم بعضاً، كما أكد سموه على دور أكاديميات فنون الأداء، وبخاصة أكاديميَّة الشارقة للفنون الأدائيَّة، وأنها أنشئت للشباب الموهوبين في الوطن العربي كافة، وليست لأبناء الشارقة والإمارات فقط، ولن ننسى اهتمام سموه بدعم المسارح في الأقطار العربيَّة من خلال المهرجانات التي تنظمها الهيئة العربيَّة للمسرح في البلدان العربيَّة، حيث أسهمت الهيئة في إحياء عروض المسرح، وخلقت الألفة بين المسرحيين العرب، فعلى أهل المسرح أن يواصلوا التعلم والاطلاع، عن هذا لا أنسى قول سموه: (نتمنى من أهل المسرح أن يعتنوا بالقراءة لأنهم جـزء من أهل الثقافة، وأن يواصلوا تعلّمهم دائماً لأن التعلم لا يتوقف، ونتمنى أن نرتقى بالمسرح ونعيده إلى مستواه لأن المسرح إحدى الأدوات التي ترتقي بالمجتمع)».

### تطوير

ويواصل المقبل قائلاً: «أدرك صاحب السمو حاكم الشارقة أن المسرح يمتلك أدوات هائلة من الإبداع الراقي، ولهذا يعد بجدارة (أبو الفنون)، حيث تجتمع فيه كل أشكال وأنواع الفنون الأخرى، ويتفوق على باقى الفنون لأنه يواجه المتلقى دون حواجز، فالمسرح أداة مهمـة مـن أدوات التربية والتوعيـة، وبث الرسـائل الفكريَّة محمولة بشكل فني جذاب. إن المسرح يعمل على استنهاض الأمم والشعوب وازدهار وتقدم البلدان، ويقول سموه في هذا الصدد: (إن رغبتى شديدة في زيادة الاهتمام بالمسرح ودفع عجلته إلى الأمام باعتبار المسرح أحد مجالات عرض الآداب الراقية)».

ويضيف المقبل: «ننظر إلى الحركة المسرحيَّة في الإمارات العربيَّة المتحدة، فنراها بأحسن أحوالها، إذ عندما يتم تأمين الدعم المادي للمسرحيين نراهم يبدعون، حيث يتفرغون لعملهم الإبداعي، ولهذا أصبحت الشارقة اليوم، وبفضل سموه، مركزاً ثقافياً مُشعاً في مجال المسرح بصورة خاصة، ويتمثل ذلك في مجموعة من المهرجانات المسرحيَّة، وهي عمليَّة مستمرة تشير إلى مشروع يبحث في أفق المسرح الإماراتي والعربي، وأن هناك ابتكاراً مستمراً، وعلى رأسها مهرجان المسرح الصحراوي، هذه التظاهرة التى خرجت إلى فضاءات جديدة تنتمي إلى البيئة العربيَّة، ولن يتوقف إبداع المسرحيين طالما هناك دعم مادى وتقدير للجهود الإبداعيَّة».







يقول المخرج والعميد الأسبق لمعهد دمشق المسرحي تامر العربيد، إن صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي، حاكم الشارقة، آمن بالمسرح فعلاً تنويرياً، وبذل جهوداً كبيرة لجعله فاعلاً ومؤثراً في المشهد الثقافي العربي. كان سموه صاحب المبادرة في تأسيس الهيئة العربيَّة للمسرح، هذا البيت الجامع للمسرحيين العرب، الذي يعمل على تطوير حضور المسرح في البلاد العربيَّة وجعله واجهة للثقافة العربيَّة. وبفضل توجيهات سموه، تتربع الهيئة اليوم على عرش المسرح العربي داعمة وموجهة وراسمة للسياسات المسرحيَّة.

ويشير العربيد إلى أن سموه وفي إطار دعمه السخى للمسرح والمسرحيين في الوطن العربي، وجه بإقامة مهرجان المسرح العربى السنوي، الذي صار قبلة للمسرحيين العرب، وعرساً ثقافياً لا يفوت. كما أصبحت جائزة الدكتور القاسمي طموحاً لكل المسرحيين العرب، كونها تُمنح لأفضل عرض عربى في هذا المهرجان.

وذكر العربيد أن صاحب السمو حاكم الشارقة يرى في المسرح بعداً اجتماعياً وإنسانياً يسهم في بناء الإنسان. ومن هنا، تأتى أهميَّة مبادرته بتأسيس أكاديميَّة الشارقة للفنون الأدائيَّة، التي أراد منها أن تدعم المسيرة المسرحيَّة العربيَّة بوعي أكاديمي، وقد بدأت ثمار

هـذه الأكاديميَّة تظهر جليَّة، خاصة أنها تسهل قبول الطلبة من كل الدول العربيَّة، ليكونوا نواة لمسرح عربي متطور.

كما ذكر العربيد أن صاحب السمو لم يكتف بتوجيه المسرحيين، بل وضع خريطة طريق واضحة، مؤكداً ضرورة الاهتمام بالمسرحيين العرب وإظهار رؤاهم وأفكارهم على السطح.

ويختتم العربيــد حديثه بالتأكيد على أن صاحب الســمو حاكم الشارقة «رجل مسرح من الطراز الأول»، فهو يكتب للمسرح ويدعمه ويبدعه، ويشعر المسرحيون العرب بأنه واحد منهم، مما يجعله يؤمن بمشاريعهم ويدفع باتجاه خلق روح المنافسة والتميز.

## الداعم والراعي

«صاحب السمو الشيخ الدكتور سلطان بن محمد القاسمي هو أيضاً الكاتب المسرحي، والراعي الأكبر للمسرح العربي، وذلك من خلال إستراتيجيَّة واضحـة وفكر نير ورؤية لا تشوبها أي ضبابيَّة بالنسبة للمسرح العربي وما يحتاجه». بهذه الكلمات يفتتح المخرج والأكاديمي عجاج سليم حديثه عن الشيخ القاسمي، ويردف: «الحديث عن صاحب السمو يتشعب في محاور عديدة، أولاً شخصيته مثقفاً وكاتباً، وثانياً بصفته حاكماً عادلاً محبوباً، ليس في الشارقة

المَسْلِلْ (73) - اكتوبر 2025

والإمارات العربيَّة وحسب، بل من كل مثقفي وفناني المسرح في الوطن العربي، وكل من حظوا بمعرفته أو التقوا به، أو وصلتهم نسائم مكارمه. شخصيَّة تحتاج إلى الكثير والكثير من الوصف والتوصيف. أختصر حديثي هنا مما لمسته شخصياً من خلال علاقتي الطويلة بزملائي وإخوتي في مسرح الشارقة الوطني، والفرق المسرحيَّة في الشارقة، إذ كان لي الشرف أنني شغلت منصب المدير الفني لمسرح الشارقة الوطني في نهاية التسعينيات من القرن الماضي، وكانت فترة غنيَّة، أولاً باللقاء والتعرف إلى أطيب الناس وهم في مجلس إدارة مسرح الشارقة الوطني، والفرق الفنيَّة الموجودة سواء في الشارقة أم في دولة الإمارات العربيَّة المتحدة».

يواصل المخرج عجاج سليم شارحاً: «كان ذلك بالنسبة لي صحتهم ودراسة أولاه فرصتي الأولى بعد عودتي من الدراسة في موسكو، كان لي الشرف ثراء شخصيَّة صاحب المقاء فرق إماراتيَّة وعربيَّة ودوليَّة زارت الشارقة الوطني. خلال تلك حاكم عادل يسعى دا الفترة وضعت إمكانات المسرح بكاملها تحت تصرف عملي وإدارتي، عنهم. دهشتي أيضاً فأقمنا دورات برعاية صاحب السمو، كان هناك افتتاح لأول بناء المسرحيَّة، وتخريج لمعهد الشارقة للفنون المسرحيَّة، الذي يقع بالقرب من مقر مسرح وهنادة على وجهه عنه الشارقة الوطني، وفيه مسرحان، وكانت أول دورة لتدريب ممثلين وهذا دليل على اهتماه في هذا المكان على نص لسعد الله ونوس، وكان من لعب دور المشاريع الثقافيَّة، وتأبي خليل القباني هو الفنان المبدع الراحل قاسم محمد، والأنشطة والسعادة في عينيه».

12 المسلَح

كلها التي حدثت كانت برعاية صاحب السمو. كانت رحلة طويلة ومشاهدة شخصيَّة لمكارم صاحب السمو، إذ كانت تصيبني الدهشة والإعجاب بحالة الحب العارمة لشخصيَّة صاحب السمو، وهذا الإعجاب من خلال أن هذا الإنسان العظيم يرافق كل فنان وكل إنسان في الشارقة في أدق تفاصيل حياته».

### الجانب الإنساني العظيم

ويقول عجاج سليم مضيفاً: «دائماً كان الشيخ الدكتور القاسمي رعاه الله يتابع الظروف الاجتماعيَّة والإنسانيَّة لكل مواطن في الشارقة، أو ممن يقيمون في إمارة الشارقة، لدرجة السؤال عن صحتهم ودراسة أولادهم. هذا الجانب الإنساني العظيم يعكس ثراء شخصيَّة صاحب السمو واهتمامه الأول والأخير ببناء الإنسان، وهـ و حاكم امتاز بالتواضع والحنان الأبوي والخوف من الله، فهو حاكم عادل يسعى دائماً إلى أن يقدم ما يحتاجه الرعايا المسؤول عنهم. دهشتي أيضاً من حضور معرض الكتاب، وأيام الشارقة المسرحيَّة، وتخريج دورات الأكاديميَّة، وكان سموه يتابع ذلك وسعادة على وجهه عندما كان يتم إنجاز أي شأن أو حدث ثقافي، وهذا دليل على اهتمامه بالمشروع الثقافي، ودعم سموه الدائم المشاريع الثقافيَّة، وكان عندما يواكب تلك الإنجازات نرى الفرح والسعادة في عينيه».





## نخلة المسرح

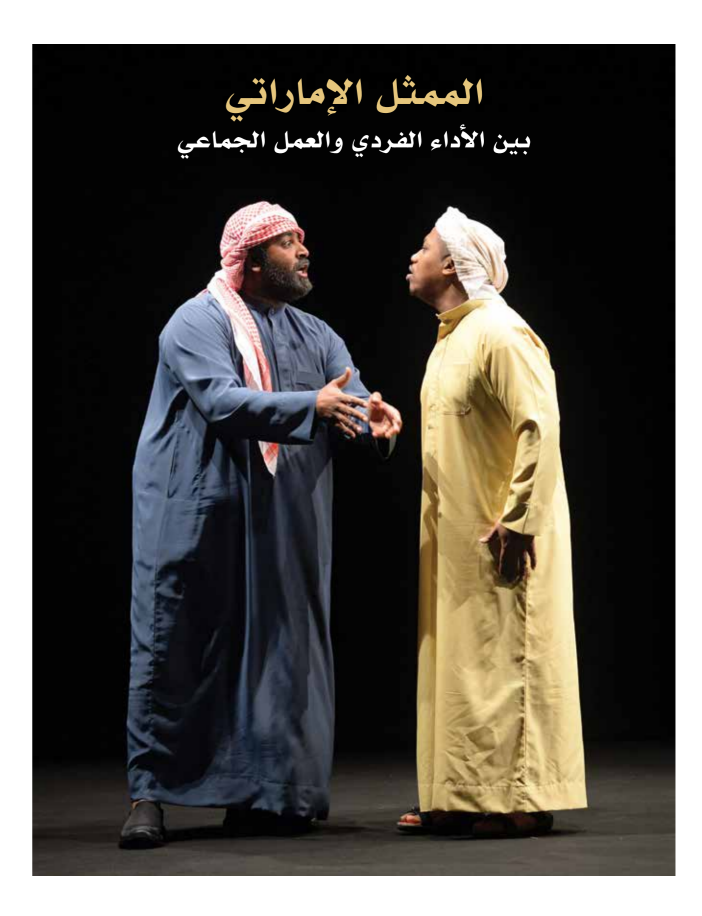
ويواصل سليم: «أقول الحمد الله أننا عشنا في مرحلة مشرقة بوجود الدكتور القاسمي، وها هي نخلة المسرح التي زرعها اخضرت واستمرت وعاشت، وبدأت تطاول أغصانها السماء. كل ما زرعه على مستوى البنية التحتيَّة والمؤسسات المسرحيَّة والإنجازات، ومسرحياته التي كتبها بدءاً من (عودة هولاكو) كانت بدايات كاشفة للاهتمام بالجانب التاريخي والاستفادة من الدروس وإسقاطها على الواقع العربي».

الفنان أدهم سفر، المخرج ومدير مختبر دمشق للفنون السمعيَّة والبصريَّة، أشاد بدوره بالدعم الذي قدمه سموه في مجال رعاية المسرح الرقمي، وذلك من خلال العديد من العروض والورش التي استقدمتها الهيئة العربيَّة للمسرح على مدى سنوات انعقاد مهرجان المسرح العربي، ويقول سفر الذي شغل منصب رئيس قسم التقنيات في المعهد العالي للفنون المسرحيَّة في دمشق: «مرة شاهدتُ عرضاً رقمياً كان في افتتاح الدورة السادسة من مهرجان المسرح العربي في الشارقة، وكان عرضاً من تايوان. عندها بدأت بالتفكير جدياً في كيفيَّة تأسيس نواة للمسرح الرقمي في دمشق، وفعلاً قدمت العديد من التجارب في هذا السياق، وقمتُ بتطوير عمل قسم التقنيات في المعهد العالي للفنون المسرحيَّة، وصولاً إلى عمل قسم التقنيات في المعهد العالي للفنون المسرحيَّة، وصولاً إلى

تحقيق عرض (كونتراست) الذي عرضته فيديو في المؤتمر الفكري للدورة الـ 15 من مهرجان المسرح العربي في مسقط، الذي تمحور حول (المسرح والذكاء الاصطناعي)، وقد قمت أنا ومجموعة من المسرحيين العرب بإنشاء أول نواة للمسرح الرقمي الذي يعتمد على تشكيل الواقع الافتراضي أو الواقع المعزز. هذا غيض من فيض الدور الذي قدمه صاحب السمو حاكم الشارقة لرعاية الجيل الجديد من صنّاع المسرح العربي في أعلى تجليات تطوره وبحثه عن مسرح ما بعد الحداثة، فله الشكر والعرفان وخالص التقدير».



المَسْلِّ الْمُسْلِيِّ 13 المَسْلِيِّ اللهِ 13 المَتوبر 735) - اكتوبر 735 المَتوبر 735



يشهد المسـرح الإماراتـي اليوم تطـوراً ملحوظـاً، حيث يبـرز تيـار جديد مـن المخرجين الذين يسـعون إلى تسرك بصماتهم الخاصة. يركز هـؤلاء المخرجـون على تقديـم صورة مختلفـة للعرض المسـرحي من خـلال توظيـف التكنولوجيـا الحديثـة لتوليد معـادلات بصريَّـة وحركيَّة جاذبـة ومؤثرة، مع اسـتخدام عناصر غير تقليديَّة لتجسيد معاني أعمالهم المسرحيَّة، مثل المجسمات والدمي وغير ذلك.

## الشارقة: علاء الدين محمود

وفي هذا السياق، يلاحظ في العديد من العروض المسرحيّة الحديثة أن المخرجين الجدد يميلون إلى تقليص الحضور الفردى للممثل، لصالح الأداء الجماعي؛ فهل نشهد بالفعل زعزعة للموقع التقليدي للممثل بصفته العنصر الأساسي في العرض المسرحي؟ توجهنا بالسؤال إلى عدد من المسرحيين فجاءت إفاداتهم كما يلي. بشكل مبالغ فيه يسيء إلى العمل المسرحي، مشيراً إلى أهميَّة أكد الممثل عبدالله مسعود أن الممثل هو الركيزة الأساسيَّة في العرض المسرحي، وأشار إلى الاهتمام الكبير الذي يحظي به الممثلون في المسرح المحلى، لا سيما في الـورش والدورات المسرحيَّة التي قدمت العديد منهم، كما أن الفرق والجمعيات العديد من الفعاليات التي تعلي من شأن الممثل وتبرز دوره في بناء المسرحيَّة تبحث باستمرار عن المواهب الجيدة.

#### مكانة

وأضاف مسعود أن الممثل هو العنصر الرئيس في العرض، إلى أن التطور التكنولوجي لم يؤثر كثيراً في مكانة الممثل في المسـرح التكنولوجيا بشكل صحيح لخدمة الفن.

الإماراتي، بل عززها في العديد من العروض القويَّة والجادّة. ولاحظ مسعود أن بعض الفرق المسرحيَّة تستعين بممثلين جدد

أو هواة، وتعتمد على البهرجة الضوئيَّة والصوتيَّة لتغطية ضعف الأداء التمثيلي. وفي المقابل، هناك أعمال احترافيَّة تراهن على الممثل بشكل رئيس لإيصال رسائلها وتعزيز جمالياتها.

وأعرب مسعود عن أمله في ألا ينساق البعض وراء التكنولوجيا عدم نسيان الدور الأساسي للممثل، سواء على المستوى الفردي أم

وقال مسعود إن «الحراك المسرحي الإماراتي محظوظ بتوافر العرض، مثل المهرجانات المسرحيَّة السنويَّة التي تخصص جوائز قيمة لتثمين الأداء التمثيلي وتكريم المتميزين فيه».

وفي الختام، أشار مسعود إلى أن الكثير من العروض المسرحيّة في الإمارات بدأت تستخدم عناصر السينوغرافيا بشكل فعّال جانب مكونات السينوغرافيا والمفردات المسرحيَّة الأخرى. وذكر يخدم العرض، وأكد أن الغلبة دائماً للأعمال الجيدة التي تستخدم





### تنوع

«مما لا شك فيه أن المسرح الإماراتي اليوم يشهد تطوراً وتحسنا بسبب توجيهات ورعاية صاحب السمو حاكم الشارقة، وسيستمر هذا الازدهار في جميع عناصر العرض المسرحي». هكذا تحدث المخرج فيصل الدرمكي الذي دفع كذلك بملاحظة الخشبة كاريزما وهيبة». أن الآونة الأخيرة شهدت وجود أعمال متشابهة بعض الشيء في شكلها ومضمونها، فهي جميعاً تعتمد على العناصر البصريَّة بعيداً عن التمثيل وبعيداً عن الكلمة.

> وأكد الدرمكي أن هذا النوع من العروض يعتمد كلياً على التكنولوجيا التي قد تغيّب الممثل: «قد تكون هذه العروض جميلة، ولكن يجب أن يكون هناك تنوع في الإخراج. فبعض المخرجين يلجأ إلى الزخرفة والبهرجة لسهولتهما، بدلاً من صناعة عمل يكون فيه الممثل هو المؤدى الأساسى».

> وذكر الدرمكي أن التجارب «التي تستخدم التكنولوجيا بشكل كبير ليست سيئة، لكن المطلوب هو وجود أعمال لا تعتمد فقط على الزخرفة. فهذه النوعيَّة من الأعمال تحاول أن تجذب انتباه المتلقي وجود الممثل وحضوره».

> وأشار الدرمكي إلى أن الحضور الفردي الذي كان يميز الممثل قد تحول إلى أداء جماعي، حيث باتت بعض الأعمال تعتمد بقوة على فكرة الجوقة. وبرغم أن هـذه الأعمال جيدة في كثير من الأحيان: «فإن حضور الممثل وكلمته شيء في غاية الأهميَّة، ولابد من العودة إلى الأداء الفردي الذي يبرز فيه الممثل بصوته وحركته وشخصيته». وشدد الدرمكي على أن الكثير من العروض اليوم يغيب عنها الممثل الذي يقع على عاتقه العرض، بل أصبح العمل عبارة عن أداء

بصرى: «فقد جعلنا الكثير من الأعمال التي تُطرح اليوم نفتقد تلك النوعيَّة من الممثلين العمالقة مثل إبراهيم سالم، وعبدالله صالح، وجمعة علي، والكثيرين غيرهم، الذين كانوا يجذبون الجمهور بأدائهم بعيداً عن جميع العناصر البصريَّة، حيث كان لوقوفهم على

وأكد الدرمكي أهميَّة تحقيق التوازن، بحيث لا تتوجه جميع الأعمال نحو اتجاه واحد، بل يجب أن يكون هناك قدر من التنوع بحيث تكون هناك عروض تحضر فيها عناصر السينوغرافيا والمؤثرات البصريَّة بقوة، وأخرى يحضر فيها الممثل بصورة أساسيَّة. ولعل تعدد المهرجانات والفعاليات المسرحيَّة في الإمارات يشجع هذا التوازن الذي له أهميته في عودة الممثل.

#### مواكية

الممشل والكاتب جمعة على أكد أن الممثل ما زال موجوداً وله دور كبير، وأن وجود التكنولوجيا استجابة طبيعيَّة لرغبة المشاهدين في مواكبة العصر. وذكر أن العروض التي تعتمد على الممثل مهمة، من خلال الإفراط في توظيف السينوغرافيا، لكن ذلك أثر سلباً في ومن الضروري أن تعود الأسماء الكبيرة التي أثرت الخشبة بأدائها، وقال: «لعل الكثير من المشاهدين لم يشتكوا من غياب الممثل بقدر ما اشتكوا من اختفاء بعض الأسماء الكبيرة واللامعة في سماء المسرح الإماراتي مثل: مرعى الحليان، وحسن رجب، وعبدالله زيد، وجابر نغموش، وعلاء النعيمي، وعيسي كايد، وعلى التميمي. بالإضافة إلى غياب بعض الكُتّاب مثل جمال سالم، وغيره من كتاب النصوص التي تركز على الأداء التمثيلي. برغم ذلك، يظل الممثل حاضراً دائماً، وربما هناك اليوم العديد من الشباب والنجوم الجدد الذين برزوا بقوة».

وأشار على إلى أنه يراهن دائماً على الأداء الجماعي، وهي مسألة في غاية الأهميَّة. كما أن توظيف السينوغرافيا والتكنولوجيا والعناصر البصريَّة قد أنتج الكثير من الأسماء المتميزة في المسرح الإماراتي، ممن تخصصوا في صناعة العروض التي تعتمد على توظيف التقنيات وعناصر الإبهار البصري، وهو أمر ضروري في عصرنا الحالى الذي يتسم بالسرعة الشديدة.

وأكد على أن التكنولوجيا أصبحت مطلوبة بقوة في صناعة العروض المسرحيَّة، سواء النخبويَّة منها أم التجارب الجماهيريَّة والكوميديَّة: «من الضروري مواكبة العصر، فالمسرح الإماراتي اليوم من أهم المسارح العربيَّة، وعليه أن يكون سباقاً في التجارب الجديدة. لذا، يجب تكثيف الجهود لصناعة أعمال متميزة تصل إلى كل العالم العربي باستخدام التكنولوجيا بأساليب تخدم العروض، لا

وذكر على أن العروض التي تعتمد على الممثل لها أهميتها أيضاً، ومن الضروري أن تعود إلى الساحة تلك الأسماء الكبيرة التي أثرت الخشبة بأدائها المتميز والفريد. وأشار إلى أن بعض النجوم الكبار ما زالوا يواصلون عطاءهم الجميل، مثل أحمد الجسمي، وإبراهيم سالم، وغيرهما ممن شكلوا قاعدة جماهيريَّة واسعة، فهؤلاء لهم دور مهــم وحقيقي، ولابد من عودة الغائبين؛ لأن الخشــبة تكون ناقصة مهما استخدمت وسائل وأدوات وتقنيات حديثة، بدون وجود ممثل قوي ذي حضور متميز.

#### حداثة

المخرج والكاتب مهند كريم أكد أن المسرح الإماراتي أنتج على مر تاريخه أسماء كبيرة في مجال التمثيل، وما زال بعضها يؤدي دوره بشكل متميز، إلى جانب أجيال جديدة من الممثلين.



من الذاكرة والخوف



وأشار كريم إلى أن حداثة التجربة الأكاديميَّة تفرض حالياً الاعتماد على الموهبة، ولكن في المستقبل، سيكون للجانب الأكاديمي نصيب الأسد، بخاصة مع دور أكاديميَّة الشارفة للفنون الأَدائيَّة التي ترفد الساحة بكوادر جديدة صُقلت مواهبها بالعلم. هذه العناصر ستصنع الفارق في الأداء التمثيلي.

وأوضح كريم أن الجانب التكنولوجي هـو عنصر داعم وليس أساسياً في التجربة المسرحيَّة، وأشار إلى أن المخرجين يضطرون لتقليل مستوى توظيف التكنولوجيا حتى لا تطغى على الممثلين، لكن الممثل الذي يمتلك المعرفة والموهبة لا يتأثر حضوره بالتكنولوجيا، لأن العناصر التكنولوجيَّة وسيلة لإيصال القصة، وليست غاية في

وشدد كريم على أن الكاتب، والمخرج، والفني يعملون على خدمـة الحكاية في العمـل الدرامي، لكن أحيانـاً تطغى التوجهات الشكلانيَّة على جوهر العمل، مما يسبب خللاً، وأن التوظيف الفعّال للتكنولوجيا يعتمد بشكل أساسى على وجود ممثلين مسلحين بالعلم. وذكر كريم أن النجوم الذين برزوا في الثمانينيات والتسعينيات

لم يتمكن الكثير منهم من مواكبة التطور التكنولوجي الهائل.

وأشار إلى أن المخرج مبدع يمتلك خيالاً واسعاً، ووجد ضالته في التطور التقني، وهذا يتطلب من الممثل أن يعمل على نفسه ويلاحق هذا التطور السريع، مشيراً إلى أن أكاديميَّة الشارقة وغيرها من المؤسسات العلميَّة سترفد الساحة بممثلين مسلحين بالعلم، وهؤلاء أيضاً مطالبون بالعمل على أنفسهم ومراكمة الخبرات.



باسم صادق ناقد مسرحى مصري

بعـد ثلاثة وعشـرين عاماً من تقديمها على خشـبة المسـرح القومي فـي القاهرة، بتوقيع المخـرج الراحل أحمــد عبدالحليم، عام 2002، يقف الممثل القدير يحيى الفخراني من جديد مجســداً شـخصيَّة «الملك لير»، بتوقيع المخرج شادي سرور، الذي يحاول من خلالها البحث في رائعة شكسبير الخالدة، عن معان جديدة ودلالات أعمــق، برؤيــة بصريَّة معاصرة تمنح المنظر المســرحي آفاقــاً أرحب وأمتع لعيــن ونفس المتفرج.

جدل بالغ سببه الإعلان عن نيَّة الفنان يحيى الفخراني إعادة تقديم مسرحيَّة «الملك لير» من جديد، وانقسم الوسط المسرحي بين مؤيد ينحاز لخبرة الرجل وشعبيته الجارفة، ومعارض يرى في عودته إلى المسرح بالنص نفسه إفلاساً له وللمسرح القومي - الجهة المنتجـة - بخاصة أنه لم يقدمه فقط على مسـرح الدولة، بل قدمه من قبلها بإنتاج المسرح الخاص وإخراج تامر كرم عام 2019، بالإضافة إلى استناده على النص في المسلسل التليفزيوني «دهشة»،

مدركاً لآليات تأثر الجمهور بالأداء الميلودرامي، والحقيقة أنه مع افتتاح العرض والإقبال الجماهيري الكاسح للحصول على تذكرة عن طريق الحجز الإلكتروني، الذي تنفد معه الأماكن بعد نصف ساعة من بدئه، للدرجة التي صارت معها التذاكر تباع بأضعاف سعرها، كل هذا يدفعنا للتساؤل حول سر إعجاب الجمهور بهذا العمل تحديداً في كل مرة يقدم فيها، هل هي فقط شعبيَّة الفخراني ونجوميته؟ أم أن للترجمة التي يعتمد عليها كل مرة لأم المترجمين فاطمة موسى (2007 - 1927)، ومؤلفة قاموس المسرح الشهير أيضاً، دور مهم في ذلك النجاح؟

في ظنى أن الإجابة بنعم هي الأرجح، باعتبارها الترجمة الأقرب إلى طبيعة الجمهور المصري ولهجته وشعبيته وتقاليده، التي ترى فى عقوق الأبناء وصمة عار تستحق أن ينبذ المجتمع صاحبها، خاصة وأنها قدمت ترجمة أقرب إلى التمصير، إبرازاً للنكهة الشعبيَّة

تدور أحداث التراجيديا، التي كتبها شكسبير عام 1605 وقُدمت لأول مرة عام 1606، في بريطانيا القديمة. يقرر الملك العجوز التنازل عن ملكه وتقسيم مملكته على بناته التلاث: جونوريل، وريجان، وكورديليا. لكن غروره يدفعه لمنح المساحة الأكبر لمن



تستطيع التعبير له عن حبها بعبارات بليغة، فيطرب للمديح الزائف من ابنتيه الكبيرتين، متجاهلاً صدق مشاعر الصغرى كورديليا. هذا الخطأ الأول تليه سلسلة من الأخطاء التي تودي به إلى الهلاك.

يكشف العرض منذ اللحظة الأولى عن لغة تواصل وحوار دافئ وممتع بين عدة أجيال، يقوده يحيى الفخراني ببراعة محتوياً كل من حوله، وينسجه المخرج شادى سرور باحترافيَّة لافتة، ليقدم عملاً ناجعاً بامتياز، يجمع فيه بين جيل الفخراني، وجيل طارق الدسوقي، وحسن يوسف، وعادل خلف، وطرق شرف، وجيل تامر الكاشف، وأحمد عثمان، ومحمد العزايزي، وأمل عبدالله، وإيمان رجائي، ثم جيل لقاء على، وبسمة دويدار، وياسر مجاهد، ومحمد حسن، وحازم صلاح، انتهاءً بجيل الشباب الأصغر من مجاميع المعارك.

وقاد المخرج شادى سرور كل هؤلاء الممثلين في قالب بصرى بالغ الثراء، برغم بساطة المناظر، معتمداً على حوار فني مع مصمم الديكور حمدى عطيَّة. قدم عطيَّة صورة سينمائيَّة جذابة من خلال الجمع بين قطع الديكور التي تحافظ على الطراز المعماري للعصر، وشاشات العرض السينمائي التي وضعت في عمق المسرح أو على جانبيه في شرائح طوليَّة، منحت المشهد واقعيَّة وحيويَّة، خاصة في مشاهد حدائق القصر الملكي، أو تيه الملك ومهرجه في ليل قارس البرد، وهو أحد أبلغ المشاهد البصريَّة في العرض، إلى جانب مشهد

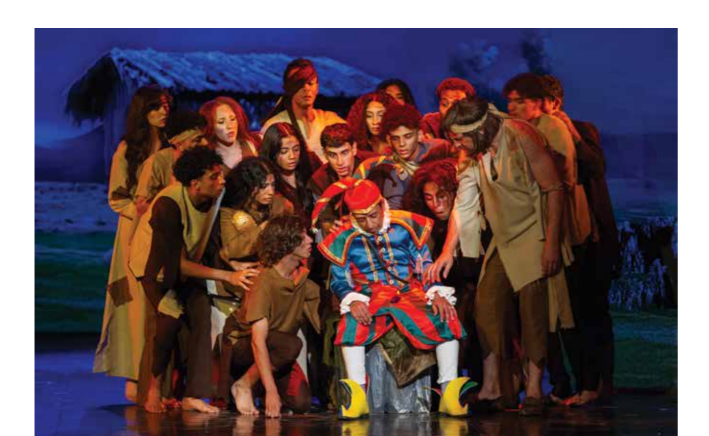
كما تميز العرض بسهولة تحريك قطع الديكور لتغيير المشاهد بسلاسة ويسر، باستخدام تقنيات متنوعة لدخولها من الجانبين أو نزولها من أعلى المسرح. على سبيل المثال، استغل المخرج أقواس بيت اللورد جلوستر بذكاء، لتكون مدخلاً ومخرجاً للممثلين، وساحة وكشف شبكة العلاقات بين الشخصيات، بينما تميز الفصل الثاني لتدبير المؤامرات في الخلفيَّة.



جاء الفصل الأول من العرض أبطأ إيقاعاً بسبب التمهيد للأحداث، بكونه سريعاً، ساخناً، متعدد الأحداث والمشاهد، بالغ التكثيف، من







دون أن يفقد بهاء صورته وجمالياته السينوغرافيَّة، فقد ألف أحمد

الناصر موسيقي وثيقة الصلة بنفوس الشخصيات الدراميَّة، ونجح

في التعبير عن أدق اللحظات النفسيَّة للشخصيات بجمل موسيقيَّة

عذبة وموجعة، بينما صاغ ألحاناً أوركستراليَّة شديدة الفخامة تناسب

الأزمــات المؤثرة في العرض، وتأرجح صعــوداً وهبوطاً بين مختلف

المشاهد، مرافقاً لطبيعة الحدث، ومعبراً عنه بدقة لافتة، واستغل

بعض الآلات في عمل مؤثرات صوتيَّة تعبر عن المفاجأة أو الترقب

أحياناً - مثل الكمنجة - وتضفى لمسـة كوميديَّـة أحياناً أخرى من

دون أن يستسهل استخدام المؤثرات الجاهزة، واكتمل بريق العمل

بالإضاءة التي صاغها محمود الحسيني بلا تزيُّد، موظفاً الإنارة

العامة تارة، والمشاهد ذات الألوان الساخنة في مشاهد المعارك

الداميَّة، وأخرى بألوان زرقاء في بعض مشاهد المؤامرات، وصمم

إسلام عباس مكياجاً مناسباً ومعبراً عن تبدل حالات الشخصيات

الدراميَّــة، مثل تحــول اللورد كنت والابن الشــرعي إدجار من حياة

القصور إلى حياة المشردين. وصاغت علا على أزياء تناسب ملابس

العصر في بريقها وزخارفها وانضباطها على أجساد الممثلين، بينما منحتهم في مشاهد التشرد ملابس فضفاضة ذات ألوان واضحة

بلا زخارف، لتضفى عليهم صبغة الحياة على الطبيعة بلا تنميق أو

تجميل، وتميزت استعراضات ضياء شفيق، وبرع في تقديم معارك

متقنة تناغمت فيها حركة الجنود مع قطع الديكور العملاقة بدرجة أقرب إلى الواقعيَّة.

في ليلتين مختلفتين حضرتهما عمداً، الأولى في افتتاح العرض، والثانية بعد شهر تقريباً؛ بدت واضحةً حيويَّة أداء يحيى الفخراني ووهجه وحضوره الطاغي الذي منح من حوله الثقة والطمأنينة، خاصة شباب العرض، فالفخراني الذي يصل إلى المسرح متكئاً على عصاه ومساعده، ليس هو يحيى الفخراني الذي يقف على المسرح مجسداً شخصيَّة لير، مدركاً أبعاد الشخصيَّة تماماً، متماهياً معها، وقد يبدو أن لعامل السن هنا دوراً في تجسيد شخصيَّة لير، فالفخراني يقدر تماماً ما مربه هذا الرجل من خداع وعقوق وصدمـة في ابنتيـه، ويعيش هذه الأزمة بصدق مـن دون أن يغفل رعونة لير وتعاليه على كل الأصوات الصادقة من حوله، لهذا خرج أداؤه مفعماً بالصدق، متنوعاً بين الغرور والصلف تارة، والبراءة وشغب الأطفال تارة أخرى، في المشاهد التي يتحول فيها إلى رجل يتذلل لابنتيه لاستضافته ومراعاة شيخوخته، محاولاً في الوقت نفسه الحفاظ على ما تبقى من كرامته، فهو يعيش أزمة كبرى بين مقامه ملكاً، ومقامـه أباً كهلاً تلفظه بناته، فتمر بـه لحظات تتداخل فيها أصوات الحكمة بالهذيان، برفـض الحقيقة، وأضفى الفخراني على أدائـه لمحات كوميديَّة داعب بها جمهوره في بعض المشاهد التي

21 كشسّل المشسّل المشرق (73) المتوبر 2025



يختلى فيها بنفسه متحدثاً عن علاقة المرأة بالرجل. أداء رصين ومتقد يزداد بريقاً كلما تقدم به العمر، وبذكاء شديد لم يتجاهل ضعف قدرته على المشي طولاً وعرضاً، وفطن المخرج شادي سرور إلى المشكلة نفسها، فابتكر حلولاً لها، فهندس حركته على نحو يناسب طبيعة سنه، وبطء حركته، وبلا شك ساعدته في ذلك طبيعة الشخصيَّة الدراميَّة التي تقترب كثيراً من العمر الحقيقي للفخراني، وبالتالي رسم المخرج أغلب حركة لير على يسار الخشبة بالقرب من الكواليس، وباستخدام أماكن جلوس متعددة الأشكال لتناسب طبيعة المشهد من جهة، ولتكون بالقرب من الكالوس الذي يتلقى منه الفخراني الحوار من الملقن، وهو ذكاء يحسب للمخرج بحيث استطاع توظيف حركة الممثل الحقيقيَّة في دراما العرض، وبحسب طبيعة الشخصيَّة وعلاقتها بالمحيطين بها، وبما يسمح بمساعدتهم له واتكائه عليهم خلال حركته المختزلة، مع طغيان الصورة البصريَّة السينمائيَّة على المشاهد التي تجعل الممثل جزءاً من تكوينها وليس

قدمت أمل عبدالله في شخصيَّة الابنة الكبرى «جونوريل» أداءً قوياً، تصاعد تدريجياً من الحب المصطنع إلى القوة والطغيان والطمع. استخدمت أدواتها الأدائيَّة وتعبيرات وجهها لتجسيد انفعالات محسوبة بدقة، وبصوت مسرحي قوى، متعدد الطبقات، مما مكنها من التحكم في إيقاع العرض.

وهي شكلت ثنائياً متميزاً مع إيمان رجائي في شخصيَّة الابنة الوسطى «ريجان»، التي ركز أداؤها على الدهاء والشهوة تجاه إدموند. نجحت رجائي في تقديم التعبير الأمثل لشخصيَّة «الأنثي الأفعى» بنظرات عينيها المليئة بالطمع والرغبات.

أما شخصيَّة «كورديليا» التي جسدتها الممثلتان الشابتان لقاء عليو وبسمة دويدار بالتبادل، فكانت في رأيي الحلقة الأضعف في

العرض. برغم أن الشخصيَّة تحمل مشاعر الحب والحنان والخوف على مصير والدها، وبرغم الجهد الكبير الذي بذلته كل منهما في التعبير عن هذه المشاعر، فإنهما بحاجة إلى مزيد من التدريب. ويظهر الفرق جلياً لمن شاهد نسخة المخرج الراحل أحمد عبدالحليم التي قدمت فيها ريهام عبدالغفور أداءً أكثر نضجاً. ومع ذلك، أعتقد أنهما تمتلكان خامة جيدة وستتطوران مع الخبرة.

لعب عادل خلف دور المهرج بخفة ظل ومرح، وجمع ببراعة بين فلسفة المهرج الشكسبيري، الذي ينطق بالحكمة، وبين طبيعة رجل الشارع القريب من الجمهور. وهكذا نجح في جذب تفاعل الجمهور بفضل أدائه الرشيق وتنقله بين الفصحى والدارجة بعفويَّة وتلقائيَّة.

وقدم حسن يوسف أداءً لامعاً حافظ من خلاله على قوة شخصيَّة اللورد كنت، الناصح الأمين للملك. أدرك يوسف تماماً التحول الذي عاشته الشخصيَّة من حياة القصور إلى التشرد، ومع ذلك ظل محافظاً على ولائه للملك، وعكس تمثيله إيقاع الشخصيَّة

في شخصيَّة «جلوستر»، استعاد المسرح القومي واحداً من أبرع ممثليه في الأداء بالفصحي، وهو طارق الدسوقي. قدم الدسوقي الشخصيَّة برصانة ولغة عربيَّة منضبطة، حافظ على عنفوانها حتى في أصعب اللحظات، مثل مشهد فقء عينيه، ووعى تماماً سمات الشخصيَّة التي يتضاعف شعورها بالخيانة من ابنها غير الشرعي. وكلاعب أكروبات يمشى على الحبل اتسم أداء أحمد عثمان في شخصيَّة إدموند الابن غير الشرعى لجلوستر النبيل، وبرع في تلويـن أدائه من موقع الدهاء حتى يصل إلى مبتغاه بالحصول على مكاسب سياسيَّة كبرى، وأدرك أن مثل تلك الشخصيات في أعمال شكسبير هي محرك رئيس للأحداث، فتحرك بخفة ورشاقة لينسج خيوط مؤامراته في أذن أبيه، وابنتي لير وزوجيهما، لينال مراده،



واضحاً في بريق عينيه الذي يلمع بخبث ألاعيبه.

أما أخيه إدجار الابن الشرعى لجلوستر، فقد لعبه تامر الكاشف بإتقان واحترافيَّة، مدركاً ما مرت به الشخصيَّة من تحول، وما عاشته من تشرد بعد هروبه من القصر، ومعاناة الاعتراف لوالده، بعد فقء عينيه، بشخصيته، محاولاً تغيير صوته، ولكنه كان سريع الأداء بشكل لافت ومبالغ فيه خلال بعض «التجنيبات» التي يكشف فيها للجمهور ما سيفعل في اللحظة التالية، بما يؤثر سلباً على فكرة إشباع اللحظة الدراميَّة، وإشعار الجمهور بمأساة الشخصيَّة ومعاناتها.

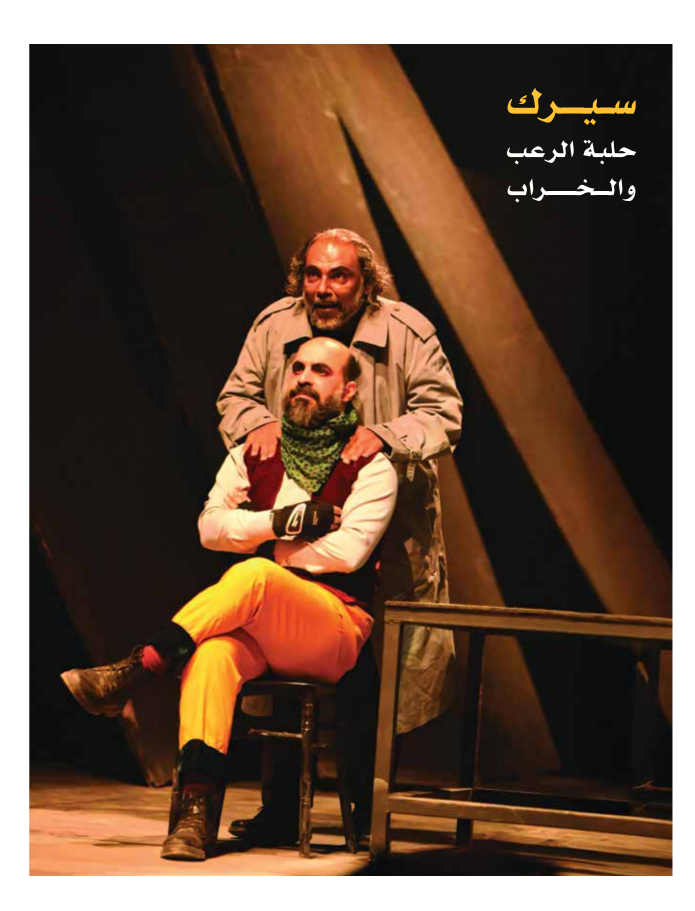
وفي شخصيتي الزوجين المخدوعين ضعيفي السيطرة على زوجتيهما، جاء أداء محمد العزايزي وطارق شرف متميزاً ولافتاً، وإن كان محمـد العزايـزى قد لعب دوره من موقـع الملك العنيف الذى تحكمه يده أكثر من عقله، فكان اليد المنفذة لما تدبره زوجته من حيل. أما طارق شرف فقد لعب شخصيته من زاوية الزوج الضعيف المخدوع أمام طغيان زوجته، وإن كان لا يعجبه ما تفعله تجاه أبيها، وهما ممثلان متميزان يستحقان أن يأخذا فرصاً أكبر

وبرع ياســر مجاهد في دور ملك فرنسا، ولعب ببساطة وتلقائيَّة وبدا واضحاً حبه ورومانسيَّة مشاعره تجاه كورديليا. أما محمد حسن فقد لعب شخصيَّة مساعد الابنة الكبرى للملك وتابعها بأداء مفتعل محاولاً إضحاك الجمهور بتعبيرات وانفعالات مبالغ فيها، واجتهد حازم صلاح في شخصيَّة الملك الراغب في الزواج بكورديليا، وإن كان أيضاً بحاجة إلى مزيد من التدريب.

«الملك لير» عرض يستحقه جمهور المسرح القومي، وصدق رهان صناعه عليه بأنه سيشبع شغف المتفرج المصرى والعربى.



شادي سرور، مخرج مسرحي مصري، مدير مركز الهناجر للفنون في القاهرة حالياً. تخرج في المعهد العالي للفنون المسرحيّة قسم التمثيل والإخراج 1999. شغل العديد من المناصب، منها: مدير فرقة مسرح الشباب، مدير مسرح ملك، مدير فرقة مسرح الطليعة. أخرج العديد من المسرحيات للمسرح الجامعي منها: «الملك لير»، «سكة السلامة»، «مصير صرصار»، وعلى مسـتوى الاحتراف أخرج مسـرحيَّة «إكليل الغار» تأليف أسامة نور الدين (2007)، و «أرض لا تنبت الزهور» تأليف محمود دياب (2009)، و «المحروس والمحروسة» تأليف أبو العلا السلاموني (2013)، و «غيبوبة» تأليف محمود الطوخي (2015)، و «واحد تاني» تأليف مصطفى سعد (2016).



تجربة المخرج والكاتب المسرحي العراقي المخضرم جواد الأسدي متجددة بلا حدود، إذ يواصل بروح شابة ابتكاراته ومغامراته وعروضه الجريئة، التي تشحذ الخيال وتعمق التفكير في الذات والواقع. كما أنه من خلال هذه العروض الحيَّة الثريَّة، يواكب التجديد ويترك أثراً عميقاً، ويحصد الجوائز في المهرجانات العربئة والدولئة.

شريف الشافعي إعلامي وكاتب من مصر

ومن أحدث أعمال الأسدي (78 عاماً)، مسرحيَّة «سيرك»، كتابة وإخراجاً، وهـي من إنتاج الفرقـة الوطنيَّة للتمثيـل التابعة لدائرة السـينما، وعُرضت أخيراً على «مسـرح ميامي» فـي قلب العاصمة المصريَّة، ضمن فعاليات مهرجان القاهرة الدولي للمسرح التجريبي في دورته الثانية والثلاثين (سـبتمبر/ أيلـول 2025). وقد نال عنها الأسدي جائزة أفضل نص، كما نالت الفنانة شذى سالم جائزة أفضل ممثلة، ونال الفنان علاء قحطـان جائزة أفضل ممثل، عن دوريهما في المسرحيَّة ذاتها.

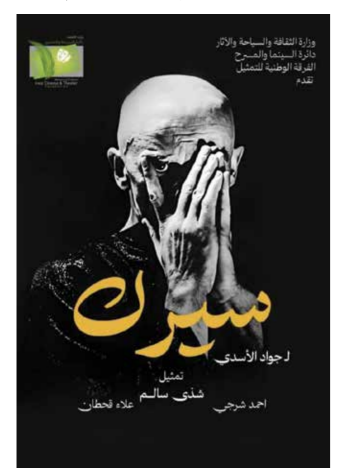
ومثلما يختصر عرض «سيرك» خبرات الأسدي في الفكرة والرؤية والمعالجة متعددة المستويات والتأويلات، فإنه يختصر أيضاً، بعنوانه والمكان الذي تدور فيه أحداثه، خريطة العالم الحالي وهو يواجه العديد من التحديات المعقدة، حيث تراه سيركأ كبيراً، تسوده الصراعات الدمويَّة، والحروب التي لا تتوقف رحاها، والألعاب البهلوانيَّة، والانتهازيَّة، والمدمّرة، والشيطانيَّة. وفي هذا السيرك المأساوي المستبد، لا يجد الإنسان المستضعف، ولا الحيوان الأليف؛ راحة ولا رحمة ولا شفقة.

منذ اللحظة الأولى للعرض وحتى نهايته، ينخرط المتلقي مباشرة في قلب المشهد، حيث حكاية ثلاثة من البشر، ورابعهم كلبهم، تتعلق حياتهم ومصائرهم بهذا السيرك، غير المعرّف بقصد التعميم، وكأنه يصلح وجهاً محتملاً لأي مدينة مغلوبة على أمرها في المنطقة أو خارجها.

في قتامة مقصودة ومصنوعة بعناية، تملأ فضاء هذا السيرك، والمسرح الفني الملحق به، والحديقة القريبة منه، وفي ظل ديكور متقشف وإضاءة شحيحة وملابس داكنة لا يراد لها أن تُظهر شيئاً إلا السواد والتعاسة والخراب، وبمرافقة موسيقى وإيقاعات كابوسيَّة، وصرخات مكلومة؛ يكسر العرض الخط الزمني التقليدي، ليسرد الأبطال الثلاثة، وشبح كلبهم «دودن» المطعون غدراً بيد صاحبه، تفاصيل اللحظة الحاليَّة، كما يسترجعون أحداث الماضي في الوقت نفسه، من خلال حوارات ثنائيَّة وثلاثيَّة، ومونولوجات فرديَّة، تعزز تنامي الصراع وتبلور الحبكة الرصينة.

«أنا خائف من كل شيء»، عبارة مفتاحيَّة يرددها أول هؤلاء الشخوص، وهو لبيد (أحمد شرجي)، الكاتب الروائي الذي بدأ حياته متفائلاً بجدوى الإبداع، حالماً بإمكانيَّة تغيير المجتمع إلى الأفضل، عاشقاً للفتاة كميلة (شندى سالم)، التي كانت تجمع بين الجمال والكمال، كما يوحي اسمها، مثلما راح يتذكر. وانتهى به الحال، كما يظهر فعليّاً في بداية العرض، وقد صار كهلاً واهن الروح والجسد، يلبس قفازاً أسود في يده اليمنى ليغطي به أصابعه التي تكسرت في وصلات التعذيب في المعتقل بعد تدمير المدينة بالطائرات، ولا يقوى على الكتابة كفعل وحيد للمقاومة واستجداء الأمل.

لا يغير اللقاء الفجائي الذي يجمع لبيد ومعشوقته كميلة، بعد مرور سنوات طويلة، من الواقع المرير شيئاً، فلا حلم له سوى





صراعات

تدير المسرحيَّة جبهات الصراع المتنوعة بسلاسة ومرونة وتشابك عفوى، وانسيابيَّة في استخدام اللغة العربيَّة الفصيحة المبسطة، من دون تقعر أو افتعال. وتتكشف الشخصيَّة المحوريَّة الثالثة، وهي شخصيَّة ريمون (علاء قحطان)، ذلك الانتهازى السلطوى، الذي تزوج كميلة ليستثمر موهبتها وشهرتها كونها ممثلة بارعة في مسرح السيرك، ويستثمر أيضاً كلبها المدرّب الذي على حد قولها «كان صانعاً للدهشة وسبباً في نجاح السيرك». بعدها، يظهر ريمون على حقيقته، ليتقرب إلى السلطة وأعوانها سعياً وراء مصالحه الدنيئة،

ويوجه خياناته وطعناته لزوجته التي يتخلى عنها. كما أنه يتمادى في انسحاقه وخسته ليقتل كلبهما الوفي بسكين، أملاً في إرضاء السلطة الفاسدة (التي يزعجها نباح الكلب) والتملق لها، وينهمر دم الكلب على جسده وملابسه شاهداً على جريمته النكراء، وتنفصل عنه كميلة قبل لقائها بحبيبها القديم، ذلك اللقاء الذي يبدو محاولةً لتصحيح الخطأ في الوقت بدل الضائع من عمر مباراة الحياة القاسية.

يتخذ الأسدى، وصنّاع المسرحيَّة من ذلك السيرك المتصدع الجائر على حقوق الآدميين والحيوانات والكائنات جميعاً، منطلقاً للنفاذ إلى إسقاطات وتأملات عميقة، فيها ما فيها من الوعى والحكمة والفلسفة.

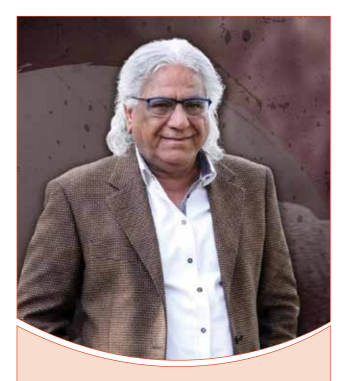
فمن خلال شخصيَّة الأديب لبيد مثلاً، تثار تساؤلات كثيرة بشأن معنى الحياة وجدواها، وجوهر المدينة وحقيقتها، في مقابل سطحها الزائف الزائل المحرض على الرحيل، وقيم الشجاعة والقناعة والتعفف؛ إزاء الجحافل المتجبرة والمعايير الماديَّة والاستهلاكيَّة التي تحول المدينة إلى مستنقع من العار.

كما تُبرز المسرحيَّة ثنائيَّة الثابت والمتغير من خلال التناقضات اللافتة، إذ قد تتبدل الملامح والأجساد للشخصيات جميعاً بمرور السنوات، في حين تبقى القلوب النقيَّة كما هي، وتظل الأخرى الخبيثة على حالها.

ويقدم العرض وجبة مُشبعة من المسرح الحديث المتمكن من أدواته ومفرداته وتجهيزاته اللازمة، وذلك بالاشتغال على المطلوب والمتاح من هذه العناصر والآليات التي تضيف إلى الأداء التمثيلي ولا تطغى عليه، ومن دون الالتفات إلى ما لا طائل منه من تزيّد تقني أو إبهار شكلاني. وتشتغل المسرحيَّة كثيراً على لغة الحركة وأبجدياتها، ومن ذلك على سبيل المثال تلك المشاهد المتميزة التي يقلد فيها ريمون حركات الكلب للسخرية منه ومن زوجته كميلة ومن الأديب لبيد، حيث يتقمص ريمون دور الكلب ببراعة في تقليد خطوه ونباحه ولهاثه وإخراج لسانه.

وهناك أيضاً مشاهد أخرى لا تقل تميزاً، منها ذلك الرقص التعبيري الأدائي بالمظلات السوداء، والقراءة الجماعيَّة في الأسفار «الكتـب» التى ربما لم يعد العالم العصــرى يفقه محتواها ويقدره، ولحس الأطباق الفارغة بشراهة ترجمةً للخواء المادي والمعنوي، إضافة إلى إشـــارات الأديب لبيد وتعبيراته الموحية من خلال القفاز الأسود الذي يغطى أصابعه الممزقة.





جواد الأسدى، مخرج وكاتب مسرحي عراقي، ولد عام 1947، وتخرج في أكاديميَّة الفنون الجميلة في بغداد عام 1972. حصل على الدكتوراه في صوفيا ببلغاريا عام 1983. أمضى عشرات السنوات خارج العراق في الدول العربيَّة وفي بريطانيا، وعمل مع المسرح الوطني الفلسطيني، والمعهد العالى للفنون المسرحيَّة بدمشق، وترجمت معظم مسرحياته إلى الإنجليزيَّة والفرنسيَّة والروسيَّة. حصل على عدة جوائز، منها جائزة الأمير كلاوس للمسرح، وجائزة الإبداع المسرحي من مؤسسة الفكر العربي، والأعمال المسـرحيَّة التي أخرجها: «نساء في الحرب»، «رأس المملوك جابر»، «تقاسيم على العنبر» (عن نصوص لتشيخوف)، «حمام بغدادي»، «خيوط من فضة»، «ثورة الزنج»، «الحفارة»، «ليالي الحصاد»، «الاغتصاب»، «الخادمتان»، «نساء الساكسوفون»، وغيرها. من كتبه المنشورة: «المسرح والفلسطيني الذي فينا»، «جماليات البروفة»، «مرايا مريم»، «انسوا هاملت»، «خشبة النص»، «آلام ناهدة الرماح»، وسواها. أو الهجرة من الوطن. أما كميلة، فتردد عبارة مفتاحيَّة أخرى: «أحس

أن سقف العالم سيسقط على رأسي»، فكأنها تتحسس الانهيارات

والأنقاض في ذاتها ومن حولها، متحسرة على بهائها الزائل،

ومجدها الغائب، هي الممثلة المسرحيَّة الناجحة والفاتنة التي تعيش

في جنتها مع حيواناتها الأليفة، وذلك بعد ما تعرضت له من أيدي

المتسلطين من صنوف الابتزاز والتعذيب والتنكيل والاغتصاب، كما

أنهم دمروا السيرك، ومسرحه، وحديقته، وجعلوها مكاناً للنفايات،



قدمت فرقة «فركانيزم» أخيراً بقاعة «أبا حنيني» بمدينة الرباط المغربيَّة، العرض الأول لمسرحيتها الجديدة «رحلة»، عن نص «رحلة النهار الطويل خلال الليل» للكاتب الأمريكي يوجين أونيل، دراماتورجيا وإخراج محمد فركاني، الذي استطاع، إلى جانب فريق هذا العمل المسرحي، أن يشد انتباه الجمهور ويسافر به في رحلة مأساويَّة عن هشاشـة الإنسـان، وفي بوح شـاعري عن مرارة الفشـل لعائلة كسـرتها الخيبات والأوجاع والأمراض، عائلة يفتقر كل فرد فيها إلى الحب والأمان.

## سعيدة شريف كاتبة وإعلامية من المغرب

كتب يوجين أونيل نـص هذا العمل بـ «الدم والدموع» كما قال مرة، لأنه يقدم فيه سيرته الذاتيَّة وما عاناه مع عائلته، وإرادة أعضاء الفرقة الذين اشتغلوا على هذا العمل بحب، مكنتهم من تقديمـه بصورة نموذجيَّـة جنبته الإغراق في المأسـاويَّة، عبر ضخ نفس شاعرى ودرامي، مع تركيز على البعد البصري، الذي ينقل المتفرجين عبر فصول المسرحيَّة بين الماضي والحاضر الأليمين، يجلس الأب مع ابنه الصغير ويتسامران في انتظار الابن الكبير ويجسد الآمال والأحلام المتشظية والمنقوصة، التي أضفت عليها الموسيقى الأوبراليَّة وأشعار بودلير ومقاطع من مسرحيات شكسبير المزيد من التوهج الجذاب.

على خلفيَّة شاشـة تعرض قطاراً قديماً يقطع المسافات، تبدأ أحداث المسرحيَّة. الأب إدريس (نورالدين زيوال) منهمك في حساباته، بينما تدخل عليه زوجته نزهة (هند بلعولة) لتطالبه بالالتفات إليها. تطلب منه إبداء رأيه في فستانها الأسود، وتسأله عما إذا كانت تبدو بدينة. برغم محاولاته التغزل بها، تصر نزهة على أنها بحاجة إلى حمية غذائيَّة أو إعادة تصميم للفستان.

يعود إدريس إلى أوراقه، غارقاً في أحلام الثروة، بينما تواصل نزهة شكواها. تتفاقم الأمور مع صراخ ابنيها، وتتشاجر مع ابنها الأكبر نبيل (أمين التليدي)، الشاب العاطل عن العمل الذي يهدر وقته في الشرب. أما الابن الأصغر، شمس (أيمن رحيم)، فيعانى من مرض السل، لكن بخل الأب يحول دون حصوله على العلاج المناسب.

تكشف المشادات العائليَّة عن أسرار مؤلمة: أخطاء طبيَّة لطبيب غير كفء ضاعفت من معاناة شمس، وأدخلت الأم في دوامة الإدمان

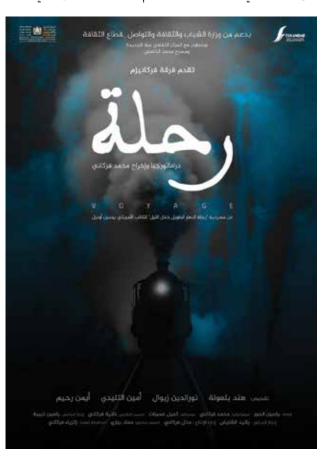
خلال ساعة وربع من العرض، تنطلق رحلة اعترافات صادمة بين الشخصيات الأربع. كل فرد يحاول تبرير نفسه وشيطنة الآخر، في مساحة من البوح والاتهامات المتبادلة.

تُعدّ المسرحيَّة رحلة في عالم الخيبات والأحلام المجهضة، والبحث عن الحب والأمان. إنها تكشف هشاشة هذه العائلة وتدمير أفرادها بعضهم بعضاً، بوعى أو بدونه. كما تقول نزهة، عندما يغطى الضباب الروح، يحجبها عن العالم.

هــذا الظلام الروحي يتجلى في اعترافات نبيل، الذي يصارح شمس بكراهيته له، وفي مواجهة شمس لوالده بحتميَّة الموت، مما يدفع الأب إلى التساؤل: «لماذا لا يرحل إلا الطيبون؟».

وفي لحظة اعتراف نادرة، يكشف إدريس لابنه شمس أنه كان ضحيَّة للظروف، فقد توفى والده وهو في الثانية عشرة من عمره، ما دفعه للعمل باكراً في المجال المسرحي برغم إدراكه مشقات هذه المهنة وقناعته بأن «حياة الفنان هي حياة الوهم والظلام».

وفي نهاية هذا العرض المعتمد على أسلوب الواقعيَّة النفسيَّة، الـذي يعود دائماً متأخراً مـن الحانات التـي يرتادها، وفي لحظة صفاء يساله الابن: «لماذا نشرب؟»، فيجيب الأب إدريس: «نشرب على حياتنا التي ضاعت»، وتدخل الأم بلباسها الأبيض وهي تحمل





الشـخصيات أو تظل معلقة فوق الشماعة؛ مع العرض، وأعطته البعد الفني والرمـزي المطلوب، وقربت الجمهور من عوالم المسـرحيَّة وحقيقة شخصياتها الأليمة ونفسياتها؛ فإن نقطة قوة هذا العرض المسرحي هو التشخيص الرائع للممثلين، وعلى رأسهم الفنان نورالدين زيوال، الذي تسيد الركح ومنح شخصيَّة الأب البخيل الغارق في مجده المسرحي كل الألق المطلوب والنفس الشاعري والدرامي الممتع غير المغرق في المأساويَّة، والفنانة هند بلعولة التي شخصت دور الأم نزهـة الغارقة في الإدمان والتائهة بين ذكريات الماضي والحاضر، والابن الأكبر نبيل، مع الفنان أمين التليدي، الذي برع في تقديم هذه الشخصيَّة المدمنة، والابن الأصغر شمس مع الفنان أيمن رحيم، الذي أبدع في تقديم هذه الشخصيَّة التي تصارع الموت، ولم تكن إلا شـخصيَّة الكاتب المسرحي يوجين أونيل، الذي كتب هذه المسرحيَّة في أربعينيات القرن الماضي بين عامي 1941 و1942، وأوصى دار النشر «راندوم هاوس» التي وضع مخطوطته لديها، بألا تنشر إلا بعد مرور 25 سنة على وفاته، ولكن زوجته خالفت الوصيَّة، وطالبت الدار بنشـر المسـرحيَّة على الفور، حيث عرضت المسـرحيَّة لأول مرة في سـتوكهولم بالسـويد عام 1956، وفازت بجائزة «بوليتزر» في العام التالي بعد وفاة مؤلفها بثلاثة

مسرحيَّة «رحلة» لفرقة «فركانيزم»، دراماتورجيا وإخراج محمد فركاني، مقتبسة عن المسرحيَّة العالميَّة «رحلة النهار الطويل خلال الليل» للكاتب الأمريكي الراحل يوجين أونيل، استفادت من الدعم المسرحي لوزارة الشباب والثقافة والتواصل لموسم 2025. والإطالة التي قد تضعف التلقي. لذلك سعيت في هذا العرض إلى اختصار الزمن الدرامي ليقتصر على ساعة وربع فقط، دون أن أفقد اللحظات المفصليَّة التي تمنح المسرحيَّة معناها وتوهجها».

لم يكتف المخرج بالجانب النفسي الواقعي وحسب، بل سعي، كما قال لي، إلى تطعيم العرض بلمسة جماليَّة شاعريَّة ذات بعد سينمائي، تجعل المتلقى يشعر وكأنه أمام فيلم حيى يعرض على خشبة المسرح. وهذه الازدواجيَّة بين الواقعيَّة الداخليَّة والبعد الجمالي البصري، مكنت العرض من تحقيق توازن بين الصدق الدرامي والتأثير الجمالي، وبين العمق النفسي والفرجة المسرحيَّة.

وبهذا الشكل نجح المخرج محمد فركاني وفريق العمل في إعادة إحياء النص الكلاسيكي الذي يسأل: ما معنى الأسرة؟ وما الغايَة منها إن كانت ستورث أبناءها الآلام والآثام والمآسي؟ وما موقع الحب من كل هذا؟ ومتى يمكن لـه أن يكون المنقذ والملاذ الوحيد؟ وهل الإدمان على المخدرات أو الكحول هو الحل للهروب من الواقع المؤلم؟

وإلى جانب الإخراج المتميز والسينوغرافيا الوظيفيَّة التي أعدها المخرج نفسه، ديكور البيت وغرفة المعيشة المتقشفة والباردة برودة الشخصيات وبؤسها، والإضاءة التي أشرف عليها ياسين الحور الخافتة في مجملها ويلفها الضباب والظلام لتعكس الحالة النفسيَّة للشخصيات، وموسيقى كميل عميرات الكلاسيكيَّة التي رافقت مشاهد المسرحيَّة، والأزياء التي صممتها نادية فركاني، وتناسبت ألوانها: الأسود، الأبيض، والرمادي والقبعات الغامقة التي ترتديها







محمد فركاني مخرج وممثل مسرحي مغربي، خريج المعهد العالي للمسرح والتنشيط الثقافي بالرباط عام 2011. أسس عام 2014 فرقة «مسرح فركانيــزم» التــي تحمــل اسـمه العائلــي وتعمــل بمدينة سلا الجديدة، فقدم مجموعة من الأعمال المسرحيَّة تأليفاً وإخراجاً، منها: «مولات النوبة» 2013، و »قصتي مع الحديقة» 2014، و »علاش» 2016، و»الغالية»، و»فاضلة» 2017، و»البطالة التي أنقذت العالم» 2018، و»راضية»، و»بويا» 2019، «الجايحة 19»، و »ساعة في الحجر» 2021، و «العائد» 2022، «سـقوط الورد» 2023، ثم مسـرحيَّة «لمكان» 2024.

فســتان زفافها الذي ظلت تبحث عنه، وتســقطه أرضــاً إلى جانب

الزوج، وتتوجه إلى الكرسي المتحرك التي تجلس عليه لتظل أسيرة

الماضى واللحظات الجميلة التي عاشتها في شرود تام عما يحوم

حولها، ممنية النفس بحلمها القديم بأن تصبح عازفة بيانو، ومع

تعالي صوت القطار وتواتر الصور والموسيقى الأوبراليَّة التي أعطت للعرض بعداً ملحمياً ورمزياً كسر من حدة الدراما الواقعيَّة،

وعلى الرغم من مأساويَّة موضوع العرض المسرحي، واعترافات

شخصياته المليئة بالمرارة والانكسار، فإن مخرجه محمد فركاني قد استطاع برؤيته الإخراجيَّة واعتماده أسلوب الواقعيَّة النفسيَّة،

إعطاء هذه المسرحيَّة نفساً جديداً ومغايراً، برغم أنها من أكثر

الأعمال المسرحيَّة الرائدة المشتغل عليها بشكل كبير في العالم،

ولكنها في المغرب ظلت «تمريناً مسرحياً نموذجياً» لطلبة المعهد

العالى للفن المسرحي والتنشيط الثقافي بالرباط، وظل سؤال: كيف يمكن لمسرحيَّة طافت مسارح العالم وتحولت إلى عمل سينمائي

في ستينيات القرن الماضي وحصد ممثلوها أرفع الجوائز، أن يراها

أونيل في مسرحيَّة «رحلة النهار الطويل خلال الليل»، بأبعادها

التراجيديَّة والإنسانيَّة، يراوده، وكان يستشعر دوماً، كما قال «رغبة

في العودة إليها، لكن برؤية جديدة وبنفس مغاير، يقترب أكثر

من جوهـر النص ويبقي على عمقه الإنساني، مع تجاوز الحشـو

هذا الســؤال سـكن المخرج محمد فركاني، وظل عالم يوجين

يسدل الستار على هذه المسرحيَّة.

الجمهور المحلى على خشباته؟



ربما أراد مخرج ومؤلف مسـرحيَّة «جسـم وأسنان وشعر مسـتعار» التي توجت أخيراً بجوائز مهرجان المسرح القومي في مصر، أن يضفي على عرضه صبغة عالميَّة، لا من حيث الشـهرة والانتشــار، ولكن من حيث القدرة على التلقي، حيث يمكن لمشــاهده، أياً كانت لغته، التواصل مع العمل وتلمس إشــاراته وعلاماته. أما التأويل، أو فك الشـفرات، فهو أمر يعود إلى خبرة كل مشـاهد، وطريقته في قراءة العرض المسـرحي، أو حتى طبيعة احتياجه من المسرح، وهذا، في ظني، ما يحسب للعرض، وأي عمل فني أو أدبي عموماً.

## يسري حسان ناقد وإعلامي من مصر

العرض الذي كتب نصه وأخرجه مازن الغرباوي، وأعده دراماتورجياً عزالدين حافظ، هـو واحد من العروض التي تتلاعب بالصورة، وكذلك بالمشاهد، حيث يصعب تحديد المعنى بشكل حاسم، لنظل القراءات، في أغلبها، ظنيَّة، أو بمثابة اجتهادات أو مقترحات، فهو كما يراوغ حالة التصنيف، يراوغ أيضاً حالة الاستقرار على

لعب الضوء والحركة والعلامة الدور الأساس في هذا العرض، وإن ظلت الكلمة حاضرة، ولكنها جاءت مفاتيح فقط، جاءت عابرة وسريعة، وأحياناً مبتورة وغير مكتملة، مطمئنة إلى وجود عناصر أخرى تسد فجواتها، وتصل ما انقطع منها، وتعين على فهمها أو حتى الاقتراب من مغزاها، وذلك كله في سياق لا يبدو درامياً بالمعنى المعروف، وإن اكتسب دراميته من ذلك النثار والتشظى، الذي بالنظر إليه كلياً تكتمل الصورة وينجلي غيمها، أو بعضه.



لم يكن الأمر في حاجة، والحال هكذا، إلى ديكورات تلعب دوراً وظيفياً أو جمالياً، فالمسرح خال تماماً إلا من عدة «بانوهات»، تتحرك على عجل، يتم استخدامها على أكثر من نحو، سواء كشاشات عرض، أم لتنفيذ مشاهد «السلويت»، أو غيرها، في حين تكفلـت الإضاءة (أحمد أمين) والفيديو مابينج (أحمد صلاح) وحركة الممثلين؛ بتشكيل الفضاء وصناعة الصورة.

في مثل هذه العروض يمكن أن تتعدد القراءات والتأويلات، ويمكن كذلك أن يكتفى المشاهد العادى بالمتعة البصريَّة والسمعيَّة التي توفرها له السينوغرافيا، بما تشمله من ضوء وحركة وموسيقي وألاعيب تقنيَّة، والأجساد التي تتشكل على أكثر من هيئة، وكلها بمثابة شفرات تتيح فتح قوس التأويل إلى آخره للمشاهد المدرب.

العرض يمكن النظر إليه بحسبانه صرخة احتجاج على العالم الذي نحياه، ذلك العالم الذي أصبح بلا معنى، كل شيء فيه، بحسب العرض، يبدو مستعاراً ومزيفاً وقاسياً، المشاعر نفسها مزيفة، والعلاقات الإنسانيَّة هشـة ومملوءة بالادعاءات، ولا شـيء حقيقياً يمكنه تخفيف وطأة تلك الحياة ذات السطح اللامع، الذي يراكم تحته تلالاً من القذارة والعفن.

وعلى رغم أن حضور الرجل (محمود عزالدين) يبدو خافتاً أو هامشياً، بينما هناك أربع نساء استحوذن على غالبيَّة مساحة العرض، فإنه لا يمكن، في ظنى، النظر إلى العمل باعتباره عرضاً نسوياً خالصاً، بخاصة أن هناك قضايا تم طرحها لا تخص المرأة وحدها، بل تخص الإنسان في عمومه، أو، كما يطرح العرض، تخص الجيل الجديد من الإنسانيَّة، ذلك الجيل الذي، كما صوره العرض،

بلا قلب أو مشاعر أو قيم، بعد أن أفسدته وشوهت روحه الوسائل التكنولوجيَّة الحديثة، وهي ميزة إضافيَّة حققها العرض، أن أفلت من فخ النسويَّة، المملوء بالادعاءات أحياناً، مع الأخذ في الاعتبار أن الأمر لا ينسحب على العروض النسويَّة كافة.





#### تفكىك

في هذا العالم، الذي بلغ درجة رفيعة من الحداثة والتحديث، وحقق من التقدم التقني، في أقل من خمسين عاماً، ما لم يحققه عبر تاريخه كله؛ فإن الصورة، رغم ذلك كله، ليست نقيَّة تماماً، فقد دفع الإنسان الثمن، حيث أصيب بتشوهات أفقدته إنسانيته، أصبح فقدان الهاتف أكثر ألماً من فقدان ثمن الخبز، الأكاذيب أضحت حقائق، وإذا لم تخن شريكك فأنت لست ذكياً أو ماهراً، فالحداثة، في نظر المتنطعين تعنى الكثير من الانفتاح، تعنى ضرب الكثير من القيم والمبادئ، تعنى إحالة القلب، مصدر الحب، إلى التقاعد، واللعب فقط بالعقل للحصول على السعادة، فمن يلعب بالقلب يتأذى ويصبح منبوذاً بصفته منتمياً إلى عالم لم يعد موجوداً.

هو، بالتأكيد، ليس عرضاً أخلاقياً ينتمي صناعه إلى «مدرسة الأخلاق الحميدة»، هو ليس ابناً لهذه البنية التقليديَّة، في البناء والخطاب، لكنه عرض يتجرأ على السائد، ويسعى إلى تفكيك العالم وإعادة تركيبه وفق منظومة ترجو أن تعيد إلى الإنسان إنسانيته التي ضاعت أو كادت، وتعرفل هرولته نحو العدميَّة، تعيده إلى فطرته النقيَّة، إلى بساطته التي يدرك معها، في الأقل، أن العائلة والأصدقاء، على سبيل المثال، أكثر أهميَّة من الصراع لكسب المزيد من الأموال، ويفترض أن الاستجابة لاستدعاء سيارة الإسعاف أو سيارة المطافئ يجب أن تكون أسرع من الاستجابة لطلب البيتزا.

ينتمى عرض «جسم وأسنان وشعر مستعار» فيما أتصور، إلى ما يعرف بالمسرح ما بعد الدرامي، فهو يحاول كسر الحدود

الفاصلة بين الأجناس الأدبيَّة والفنيَّة، لا معنى محدداً يمكن أن يخرج به المشاهدون كافة، لا استقلاليَّة هنا للمسرح وحده، الشعر يشاركه الحضور (مقاطع شعريَّة لأمل دنقل) وكذلك الرقص، والغناء، والصورة السينمائيَّة، والمونتاج، والتشكيل.

#### حركة دائية

أربع فتيات (نغم صالح، نهال أحمد، علياء هاشم، عزة حسن) لا أسماء لهن، تجريد يتناسب وطبيعة العرض، كلهن في حركة دائبة على المسرح، حركة متوترة، وأجساد يصعب على صاحباتها التعرف إليها من كثرة الغبار العالق بها، واحدة موجوعة تبحث عن حب حقيقى، تائهة ومضطربة بعد أن غدرها حبيبها، وأخرى لا تجيد التعبير عن مشاعرها فعدها المجتمع خرساء، وثالثة تحاول أن تتماسك في مواجهة قسوة العالم فينظر إليها على أنها بلا قلب، أما الرابعة فظلت عزباء لأنها لم تجد بعد من ترتاح إليه، فتُسأل أين نصفك الآخر؟ وعلى رغم نجاحها في حياتها العمليَّة، فإنها في نظر المجتمع نصف فقط لا يكتمل إلا في وجود الرجل، أي رجل، حتى لو كان بلا قلب.

الحكايات كثيرة، وكذلك العذابات، في ظل عالم أغرقه التشوه، لكنها لا تأتى، في الغالب، أو كما في الدراما التقليديَّة، منفردة، فالتداخل سيد الموقف، والمكان غامض وغير محدد، ربما، ومن سياق الأحداث، نعرف أننا في هذا العصر، أما تجريد المكان فهو لغرض التعميم، فالأزمة واحدة أو عامة، والأسئلة واحدة تخصنا جميعاً.

لا رابط بين الفتيات الأربع، ولا بين تلك الشدرات التي ينطقن بها، وتتشابك كلها معاً، ليظل المعنى معلقاً وليس غائباً، وليظل المشــاهد لاهثاً وراء كل تلك الصور المتتابعة والمتداخلة، لعله يظفر بشيء، وإن ظفر بشيء فإن صورة تالية ربما أزاحت ما ظن أنه أمسك به، وهكذا، كما لـو أن الجهد المبذول أمامه على الخشبة يتطلب منه جهداً موازياً يجعله في حالة من الانتباه والتحفز طوال الساعة التي استغرقها العرض.

وعلى رغم تجريد الشخصيات من أسمائها، فإن باستطاعة المتابع المدقق أن يتخيل أو يرسم لها تاريخها الشخصى، فهي جميعاً شخصيات مأزومة، عليها أن ترتدى قناعاً لتكون قادرة على تحمل العالم، هي تعانى خذلان الرجل، الأب، الحبيب، الصديق، شخصيات تبحث عن هويتها في مجتمع لا تتوافر به السعادة، فالسعادة لا يمكن تحقيقها من دون حريَّة، من دون خوف من الآخرين، وهي دائماً مكبلة بالقيود، مرعوبة من الآخرين، ولا يمكنها التعبير عن نفسها إلا من وراء ستار، أو فناع، عليها أن تستعير كل شيء، لتتساءل في النهاية، وبعد فشلها في التغيير، عن جدوى الحياة.

نجے مازن الغرباوی فی تدریب ممثلیه علی کسر القواعد والتقاليد المسرحيَّة المتعلقة بالممثل، فالأداء التمثيلي في هذا العرض كان من الطبيعي أن يبدو متمرداً على الأشكال التقليديَّة، ربما لا تستطيع تمييز ممثل عن الآخر، بمعنى أن الأداء هنا أقرب إلى الجماعيَّة منه إلى الفرديَّة، كل ممثل يكمل الآخر، والجسد يتم استخدامه أداةً للتعبير عن المشاعر والأفكار، وهناك مؤثرات بصريَّة وسمعيَّة (موسيقي محمود عز ومحمد شعراوي) توسع من نطاق الممثل، فضلاً عن الانتقالات السريعة بين الأماكن، فلا أحد



مستقر، ولا أحد ينفرد بمونولوجات طويلة، هناك تقاطعات بشكل دائم، وهي كلها من سمات الأداء التمثيلي ما بعد الدرامي.

لقد تحول الممثل هنا من ناقل للنص، في المسرح التقليدي، إلى صانع للتجربة الحسيَّة والبصريَّة، وأصبح وجوده الجسدي على الخشبة أهم وأكثر تأثيراً من الكلمة نفسها، أو أصبح جسد الممثل، بحسب بوب ويلسون، جزءاً من التشكيل البصري، مع إيقاعات زمنيَّة غير مألوفة وتفكيك الحبكة التقليديَّة، فلا تمهيد هنا ولا وسط ولا نهاية.

يحتشد العرض بعديد الأسئلة الوجوديَّة عن جدوى الحياة، وكيف يكون الإنسان نفسه، في ظل عالم لا يعرف سوى الاستعارة في كل شيء، وهي أسئلة الهنا والآن، أسئلة الإنسان في عصر اللاطمأنينة واللامعني، عصر الصراعات العبثيَّة، لكنها ليست أسئلة المستسلم الكسول، الذي يركن إلى أن الحياة أصبحت مستحيلة، ويكتفى بالبكاء، هي أسئلة الباحث عن طريق للخلاص، وإن ظل الطريق صعباً وطويلاً، وظلت الأسئلة معلقة.



مازن الغرباوي: مخرج وكاتب ومدير مسرحي مصري، تخرج في المعهد العالى للفنون المسـرحيَّة قسم التمثيل والإخراج، حاصل على جائزة الدولة التشجيعيَّة عن مسرحيَّة «هنكتب دستور جديد»، وعمل في صفة مدرس مساعد بقسم التمثيل والإخراج - المعهد العالى للفنون المسرحيَّة بالإسكندريَّة، وأسسس ويرأس مهرجان شرم الشيخ الدولى للمسرح الشبابي. قدم أكثر من عشرين عرضاً مسرحياً من إخراجـه، منها: «هاملت بالمقلوب»، «اللقاء»، «ألمظ وسى عبده»، «انتحار معلن»، «تاجـر البندقيَّة»، «حلم ليلة صيف»، «طقوس الموت والحياة»، «الآلهة غضبي»، «مات الملك»، «الزير سالم»، وغيرها.



في محاولة للوصول إلى أقصى درجات التشابه مع الواقع؛ أو ما أسميه بـ «العاديَّة»، قــدُم المخرج المصري مايكل تادرس أخيراً عرضه المسـرحي «كوكب زمردة» على «مسـرح كيان» بالقاهرة، بوسـاطة فرقة «شـمعة وملاحـة» المستقلة. العرض الـذي كتب نصه عمر نبيل وشارك في تجسيده كل من ريم سـنبل، وجولي سليم، وهبــة إمــام، وفريــدة لطفي، يبرز إشـكاليَّة شــائعة: هــل الفن يقــدم الواقع كمــا هــو، أم يحاكيه؟

## منار خالد ناقدة مسرحية من مصر

إن الواقع، بكل ما فيه من امتدادات زمنيَّة طويلة، يختصره الفن ليحاكيــه بجمالياتــه وأدواته البديلة. فالحيــاة الحقيقيَّة لا تصاحبها موسيقى تصويريَّة، ولا ديكورات فنيَّة مُعدّة مسبقاً، ولا عناصر جماليَّة مصطنعة، حتى وإن وُجدت، فهي وليدة الواقع وليست مدبرة بوصفها صناعة دراميَّة.

لنتوقف بداية عند التأليف الذي خلق أطروحة عن مجموعة من الفتيات المغتربات، في أعمار مختلفة، يسكنّ الشقة نفسها. يقع هذا المسكن في مكان شعبي، إذ يجاوره مقهى للرجال ويعج بالزحام. الأطروحة هنا يحكمها سياق «سيدات فقط» داخل مكان مغلق، قادمات من بيئات ومحافظات متباينة. لم يحد العرض مطلقاً عن هذا المكان الوحيد، في محاولة منه لتتبع أثر هذا الانغلاق المكاني



على الحدث الفعلى.



أطروحة المغتربات، وما ينتج عنها من ازدواجيَّة بين الريف والمدينة. يمكننا القول إن اختيار المكان يحمل دلالات أعمق بين الانغلاق المادي والمعنوي، والتحرر المؤقت، والخارج المتوحش في مقابل الداخل الآمن، وغيرها من الثنائيات المولودة من رحم الثنائيَّة الأم.

يكشف اللقاء الحميمي بين فاطمة ودنيا والحديث عن مكان عملهما، وبسام الذي تعجب به دنيا، والكثير من الثرثرة، عن خلفيتيهما الحقيقيتين تدريجياً. يظهر على دنيا الغضب من ملاحقة والدها لها هاتفياً، وتتحدث فاطمة عن علاقتها السابقة بزوجها، وتكشف عن حقيقة أنها لم تعش حياتها كزوجة. في المقابل، تُظهر دنيا أن جسدها في الماضي لم ينل سوى التنمر بسبب وزنها الزائد.



الثانية فجاءت من الصعيد، تعمل في إحدى الشركات الكبرى، وسُلَّط الضوء عليها عبر تغيير ملابسها وشكلها ولهجتها بين حياتها اليوميَّة في القاهرة وتجهيزاتها للسفر إلى محافظتها. هذه التفاصيل، برغم عدم إفادتها الحدث الرئيس، استهدفت عرض أكبر قدر ممكن من مشكلات الفتيات المعاصرة. هاتان الشخصيتان، اللتان تحملان خلفيتين قد تبدوان غير مجديتين، قدمتا تمهيداً مهماً للشخصيَّة الرئيسة «فاطمة». ففي

الأولى متزوجة من رجل بعد طلاقها وإنجابها أبناء، وتضطر

لمصادفة الفتيات بالمسكن، وهي لا تكاد تلتقي زوجها إلا في نهاية

الأسبوع بسبب اعتراض أبنائها ومشاكلها مع الزوج الأول. مر العرض على هذه المشكلة سريعاً وبنى لها ماضياً دون أن تؤثر بشكل واضح

وعلى هذا، استغرق العرض مدة طويلة تجاوزت الساعة

والنصف، بإسهاب في تفاصيل لا تثرى الحبكة مباشرة. أما الشخصيَّة

البداية، كانت الحوارات المتبادلة عنها بمثابة تحضير لدخولها. وعلى الرغم من أنهما قدّمتا خلفيَّة مغلوطة مقصودة، أو بالأحرى وصفاً للصورة الخارجيَّة التي تصدرها فاطمة عن نفسها، جاء الانتقال إلى مؤثر صوتي يحمل طابع الرعب مع إظلام يتســق مع المخاوف المتقدمة سابقاً عن الشخصيَّة. ليتضح لاحقاً أنه مجرد فيلم رعب تشاهده فاطمة في الظلام. هذا التمويه يسقط ظن المتلقين بأنه تمهيد لمشهد ظهورها، ويكشف عن ازدواجيَّة شخصيتها.

تظهر هذه الأوجه من خلال الحوار المطول الذي يعد ركيزة العرض كلياً، ويدور بين فاطمة وصديقتها دنيا. دنيا هي الوحيدة الوافدة من خــارج المكان، لكنها تتورط فيــه وتندمج وتصبح جزءاً من الانفلاق غير المعلن. وعلى الرغم من هذا الانفلاق، تعد الشقة ملاذاً آمناً يمكن للفتيات فيه أن يتحررن بشكل بسيط من القيود التي تطاردهن في الخارج أو في بيئاتهن الأصليَّة. لذا اختار الكاتب

تتكشف المواجع بشكل فعلى، يتبعه احتضان حميمي بينهما. وهكذا يسير العرض حتى يتداخل الثنائي الأول في الحدث من جديد، وتبقيان على هامشه إلا في الاجتماع الأخير بين الأربع واتحادهن أمام شرفة المسكن. هنا يواجهن الجار الذي يسترق النظر إليهن بألفاظ نابية، حتى يبدو للجميع أن محاولة التحرر ما هي إلا محاولة منغلقة بحدود الشقة، وأن الاضطرار للخروج منها سيقابل بنعت المرأة بالألفاظ التي لطالما هربن منها.

هـى أول عدوة لذاتها، بل تحمـل توضيحاً للفكـر المجتمعي الذي تضطر المرأة للجوء إليه حتى تأخذ حقها. وكأنها تعامل المعتدى عليها بأفكاره. بجانب أنها لم تكن إدانة فعليَّة للمرأة، لأنها جزء من هذا التكوين، وتلك الازدواجيَّة التي تتبناها كثيرات دون وعي، ليـس لأنهن عدوات بعضهـن بعضاً، بل لأنهن جميعـاً ضحايا للفكر ذاته داخل إطار مجتمعهن. أما عن قصديَّة العرض، فيبدو أنه أراد تصدير فكرة أن المرأة العدوة الأولى لذاتها، برغم أن الفكرة تحمل

وبعد قراءة النص، نعود إلى سؤال البداية: «هل الفن يقدم الواقع كما هو أم يحاكيه؟»، أو هل في وسع الفن أن يصل إلى درجة «العاديَّة»؟، وهو سؤال يعيدنا إلى اختيار البدء من النص، حيث قُدم العرض بهذه السرديَّة ودلالاتها الكامنة. بينما جاء الإخراج على غرار التماهي مع الواقعيَّة. وبخلاف الميزانيات المتواضعة التي تقدم بها عروض الفرق المستقلة، ففي الأغلب هناك اتجاه من المخرج لإزالة كل العناصر التي يمكن أن تشعر الجمهور أنه داخل عرض مسرحي،

ليقترب من الشخصيات والجمهور بتقديم مسرح فقير، وفقير هنا على غرار غروتوفسكى وليس سخرية.

وبالفعل، اتبع الأسلوب نفسه لتظهر الشقة ذات خلفيَّة سوداء خالية من التفاصيل، ربما للتقرب من شكل سكن المغتربات الذي يقتصر على الضروريات. ولكن هذا الخواء التام، بخلاف المقاعد والمنضدة، هو ما أشار لذهن المتلقى أننا داخل مسرح وليس حقيقة واقعيَّة. الإشكاليَّة هنا تكمن في تداخل المفردات وضياع الهويات. فالمسرح له هويته التي مهما حاول بها الاقتراب من الواقع، يبقى فناً يحاكي، ولا بد من عناصر تؤكد وجود الأبعاد الفنيَّة. ومحاولات «الواقعيَّـة الصرفة» ما هـى إلا أزمة يقع فيها كثيرون، لأنه لا توجد حيلة لتقديم الواقع كما هو. طالما ستظل محاكاة، فعلينا معرفة مفرداتها. ولكن هل هذه قاعدة ثابتة؟ بالطبع لا. وهل هذا حكم واضح وأوحد؟ بالطبع لا، حيث تتعدد المدارس الإخراجيَّة والتوجهات. الأمر يتعلق بالأطروحة المختارة، التي تتطلب مقاربة الواقع، لكنها تحتاج إلى العناصر المسرحيَّة الأخرى نظراً لاعتمادها الكلي على الحوار. ووجود عناصر أخرى جاذبة للعين والسمع هو مما يلزم

#### ملاحظات

لشد إيقاع العرض وإثراء التعريف الخاص بالشخصيات بشكل يزيح

عن الحوار عبء الإكثار في الوصف.

هذا بأكمله لا ينفى أن الاتجاه المصاحب للعرض تخللته تفاصيل أخرى على مستوى الإخراج تتعلق بتوجيه الممثلات. فلم يكن هناك رسم لخطوط الحركة، لكن كان هناك عمل ملحوظ على الأداء، ربما تفاوت بين الممثلات، وبخاصة ممثلتا الجزء الأول «الخلفيَّة» والجزء الثاني. ولكن للجزء الأول طبيعة مجردة من الأبعاد الكثيرة، بل

وقبل التعمق في الدلالة، فهذه الأزمة لا تفسر دائماً بأن المرأة

في باطنها معاني أبعد من هذه العداوة المجانيَّة.

### الإخراج



حياته الفنيَّة من خلال المسـرح المدرسي والكنسي منذ سن الخامسة. على مدار أكثر من 35 عاماً مارس التمثيل والإخراج والتأليف والإعداد الموسيقي والتعليق الصوتى وتدريب الممثلين. مؤسس ومخرج فريق «شمعة وملاحة» للفنون والدراما (فريق مستقل أسس في يناير 2014)، عضو لجنة تحكيم في العديد من المهرجانات المسرحيَّة.

مع التركيز على النجاة من هذا الفخ، مرت بعض الملاحظات من بين أيدى صناع العرض، حتى في رسم الخلفيات الخاصة بالشخصيات الرئيسة. وبرغم الإشادة بمؤديتي دوري فاطمة ودنيا، فإن خلفيَّة دنيا المتعرضة للتنمر كانت تحتاج إلى القليل من الإحساس بعدم الثقة بالنفس في مشاهد شعورها بذاتها بصفتها أنثى، كونها قادمة من خلفيَّة متنمرة ولم تصل إلى إنهاء الأزمة مع ذاتها بدليل أنها تلاحقها في كل مرة يرن فيها هاتف من والدها. ومع ذلك، ففي لحظات شعورها بجسدها بصفتها أنثى، ترقص مليئة بالثقة، على الرغــم من أن الخلفيَّة كان مــن المفترض أن تؤدى بها إلى حاضر مهتز إلى حد ما، غير واثقة في حركاتها ورقصاتها وشـكلها بالقدر الذي ظهرت به الممثلة. ولكن في النهاية، الطموح إلى «العاديَّة»، على الرغم من أنه أفقد العرض جزءاً من هويته البصريَّة، فإنه لم

تميلان هما بذاتيهما لتقديم بعد آخر عن اللاحقتين. لذا، فإن فهم

الشخصيات أو محاولة وضع مقارنة للأداءات سيكون في غير محله.

فعلياً عن الخشبة، وترك الفضاء بأكمله للفتيات بصفته المساحة

المنغلقة المتحررة الوحيدة لهن، وجمع أصوات الرجال في صوت

رجل واحد أداه المخرج بنفسه، بين مكالمات هاتفيَّة، وعامل توصيل

طلبات، وغيرهما، لتأكيد نظرة العرض للرجال وكأنهم شـخص واحد

بفكر واحد. ومنها، فالعرض لم يكن متحاملاً على النساء، وربما

حمل هذا الهم على عاتقه بألا يكون حكماً ذكورياً عليهن.

بجانب الأفكار الإخراجيَّة التي أسهمت في تنحية ظهور الرجال

مايكل تادرس مخرج ومدرب تمثيل مصري، بدأ يفقده حميميته وصدقه وإخلاصه للتجربة.



هانز ليمون كاتب مسرحي من فرنسا

ترجمة: يوسف أمضزع باحث مسرحي من المغرب

لماذا المسرح؟ سؤال متعب!

تتبادر إجابة مباشرة في كونه مارداً ينقل الشغف والبهجة، وربما القبح والصدمة؛ إلى المتفرجين. وهي مهمة صارت خشبات المسارح تتنصل منها للأسف. أما ذلك الشغف الجماهيرى بالفرجة المفقود حالياً، فحكايـة لوحدها. لا يملكه الجمهور تارة، لكنهم يلهثون في البحث عنه طوراً، أو ربما لم يعرفوه يوماً من خلال هذه اللعبة اللذيذة، المتقلبة، والمليئة بالتحولات

السريعة والمثيرة، الساعية إلى السمو

يلامس ثراء فن حي ومفارق.

نحن كذلك، بوصفنا مؤلفين، وممثلين، ومخرجين، نعيش في سعى دائم متمسكين بالتكوين المستمر وتطوير ذواتنا، وهذا قدرنا، لكى نحتمل التحولات السريعة التى ما نفتاً نمسك بطرف منها حتى ينسل الآخر، لأن المسرح فن يبقى في حركة

# لماذا المسرح ضروري؟

دائمة، وتلك هي الأهداف، من بين أسباب أخرى، التي دفعتني منذ بضع سنوات إلى ركوب هذه السفينة السكرى، والمستقرة رغم جنونها، إنها سفينة المسرح الفرنسى؛ المسرح الأقل استقراراً والأكثر غنَّى من أى وقت مضى، الذى يراد تحويله إلى مرضعة للنظام التعليمي تحت وطأة فيروس ثان، يبدو أقل خطراً من الأول في الظاهر: واسمه البطالة، أو الفراغ، أو مطبات العصر الرقمي، أو ما إلى ذلك من فيروسات متعددة المظهر. لكن لا ينبغي للمسرح أن ينحنى، ولا أن يطوى ستائره، ولا أن يمرر القناع عبر فتحة المدارس الضيقة؛ إن المسرح مدرسة في حد ذاته، ومن منا لم يدرك ذلك بعد؟!

يعد الانغماس داخل دروب المسرح المعاصر في الآن ذاته معرفة بمحيط متقلب الأمواج، إذ إنه اكتشاف لكيفيَّة تطوير الدراما عند فيكتور هوغو لوزن بيت الشعرى السكندرى French بالجمهور عبر المشاركة الجماعيَّة، وجعله (alexandrine)) ولكيفيَّة اشتغال الكتابة والإخراج في «مسرح الشمس» لدى أريان منوشكين، وهو كذلك تحليل لعبث شخصيات صامويل بيكيت، ووقوف على فرادة التركيبات الركحيَّة لـدى جويل بوميرا، وباسكال رامبير، وأنطوان فيتز.

وهو في الوقت نفسه، سبر لكتابات مخصصة للأطفال لدى سوزان لوبو أو والخطاب المباشر مع الجمهور.

سيلفان لوفي، وفهم لتلاعبات ميركوتيو اللغويَّــة في مســرحيَّة «روميو وجولييت»، وترددات هاملت، وألم الملك لير الكوني، وحزن كاليبان الحيواني في مسرحيَّة «العاصفة»، وعطش ليدى ماكبث إلى الدماء، وخبث ياغو الشيطاني، وغيرة عطيل القاتلة، ورصد للفضاءات المسرحيَّة التي احتضنت هذه الشخصيات الأكبر من الحياة نفسها، منذ زمن المسرح الإليزابيثي إلى يومنا الغريب هذا، حيث نشرت تلك الشخصيات كامل تعقيدها وتركيبها المفارق، واختفت لصالح أشياء أخرى.

يطرح المسرح في ذاته وبذاته أسئلة التاريخ، ويسهم في تشكيل الوعى الجمعي، حتى في أكثر أشكاله حميميَّة، كما في «حقل الممكنات» لإليز نوارو، وحتى في جنون الترفيه وفرح الكرنفال العظيم، بكل ما فيه من غنائيَّة نوستالجيَّة وفيض فائق للإنسان، ورغبة في الإحساس بالطبيعة

وليس من باب المصادفة أن بريشت منشئ التغريب، كان وسيط أول قصة حب مسرحيَّة حدثت معى، من خلال مشاهدتي لأوبرا «القروش الثلاثة»، إذ بالكاد بلغت سن الرشد حين اكتشفت شكلاً مسرحياً مركباً عند ملتقى الأوبرا والمسرح، يجمع بين الترفيه، والغناء، والتأمل الاجتماعي،

وبالفعل، فمنحنى أثر التغريب الذي سعى إليه الإخراج عن قصد بوصفه أفقاً جديداً من التفكير، لا تبلغه السينما بواقعيتها ومنطقيَّة مونتاجها، ولاحتى الفلسفة بمهمتها الجديدة في صناعة المفاهيم وحدها. وهذا التأثير العميق من وجهة نظر مدرسيَّة، لا مكان له؛ فلا طائل بصريح العبارة من تمطيط الكلام عن جهل أولئك الذين يطالبون عن قصد أو عن بخل منهم، بوجود أهل المسرح إلى جانب التلاميذ فقط، ولا عن تجاهلهم للمبادرات الميدانيَّة القائمة على تمكين

الناشئة من الوعى بالمسرح نفسه. الطموحة مطروحة، فلأن بعضهم ربما أدرك إحدى مهام المسرح الذي ظل منبراً نخبوى للجميع»، أي فن يفترض أن يحرك المشاعر، ويقوم بأدواره التحريضيَّة، ب»مهمـــة وطنيَّة، واجتماعيَّة، وإنســـانيَّة»، الجمهور من قاعات المسارح مطهراً كما بحرقة، بل متنوراً، ومتأنسناً، ومتسامياً، الفني سبباً لفقدانه هالته الإبداعيَّة. وممتلكاً لوعى حياتي.

> ومن هذا المنطلق، فأمامنا مهمة نبيلة، في تعريف الشباب بالاتجاهات المختلفة في الإخراج المسرحي ورواده العظام، بدءاً من التنازع بين الطبيعيَّة والرمزيَّة، إلى عوالم المسرح الفقير عند غروتوفسكي، ومسرح القسوة عند أرتو والتيارات التي النصيَّة القديمة.

ولا شك أنهم سيمرون أيضاً بالإبداعات المعاصرة النابذة للعلاقة الجبهويَّة العموديَّة بالجمهور، التي تجعل من الركح مركزاً يدور حوله المتفرج، مستعيناً بوسائط ركحيَّة تنهل من تقليد بريشتي وتستلهم من التقنيات السينمائيَّة، بمعنى أننا يجب أن نمنحهم بالفعل أدوات تخولهم «رؤية إدراكيَّة» أخرى للواقع، وليس مجرد وسيط يعين على تحقيق أغراض نفعيَّة.

ويفيد المسرح أيضاً في اكتشاف إمكانيَّة ضبط العدسة على نحو مختلف تماماً، فلكل إنسان/فرد زاوية نظر مختلفة، لكن إن كانت مثل هذه المبادرات والتعبير عن وجهة النظر ليس بريئاً ولا يمر بلا عواقب أو أعراض جانبيَّة، لأن كل رؤية ليست في جوهرها مجرد فعل للمواطنة، أو كما قال فيكتور هوغو: «مسرح بصرى، وإنما فعل أخلاقي (إيتيقي) أيضاً. وبناءً على ذلك، فإن تصدير عوالم المسرح إلى المدرسة دون تعديلات والديمقراطيَّة، ويثير التفكير، ويضطلع جوهريَّة واهتمام بالأبعاد البيداغوجيَّة، يعد أمراً مضراً، بل خطيراً على التلاميذ وأن يجمع بين العظمة والحقيقة، لا ليخرج وعلى الفاعلين المسرحيين بعامة، لما فيه من تنميط يشبه ما تحدث عنه والتر أراد أرسطو، ولا مصدوماً كما تمنى أرتو بنيامين، حين جعل من إعادة إنتاج العمل

ولنتساءل بدلاً من ذلك، عن الدعم الندى يمكن تخصيصه - دائماً أو ظرفياً - لبني جديدة يجب تشييدها في زمن تغمره الشكوك والمسافات، ويحتاج فيه المسرح أكثر من أي وقت مضى أن يؤدي دوره في جمع الناس، فالمجتمع يتشكل والمسرح الملحمي والتعليمي عند بريشت، ويتماسك حول أساطيره التأسيسيَّة، سواء المطلق. أكانت لاحقة لأزمات محتملة، أم تفتقد انبثقت عنه، لأن هذا المارد فجر المركزيَّة هذا الشرط، والمسرح غالباً حامل تاريخي

على حقائق ثابتة، لأن المسرح مطيَّة إزعاج لأولئك الذين يريدون الصمت لأساطيرهم. وتتجلى مفارقة أخرى في أن التلاميذ أنفسهم فهموا سلفاً، أن المسرح ليس مجرد مكان للتسلية، وإنما بوتقة متوهجة تنصهر فيها الأسئلة، وتتقاطع ضمنها الوقائع الأكثر جديًّة، والخيالات الأكثر جنوناً. ولهذا نجدهـم كثيراً ما يترددون في ولوج

بطرق منبثقة عن أبواب مفتوحة ومشرعة

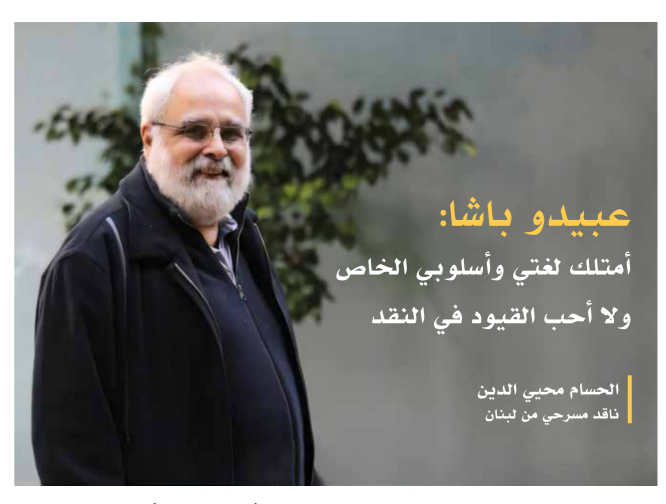
قوس يعدونه موضع هلاك، سواء عن وعى أم عن غيره. ومن شم، تتأكد نخبويّة من ينهلون من هذا الشكل التعبيري الحي، والمستقل، ودائم التحول، الذي تغذيه طاقة الممثلين وحماسة الجمهور. ذلك الجمهور الذي يصبح جمرةً في

موقد الإنسانيَّة، حيث تتجسد الإشكالات في هيئة شخصيات ملتبسة، ويغدو الخطاب متعدداً ومتجدداً، ويحتفظ المسرح بسمة الحضور الفورى المختلفة عن الكتابة الأدبيَّة الخالصة وعن السينما، وبما يحمله من جسد وعرق سحرى، وأصوات لصرير الأقدام على الخشبة، وسعال المتفرجين، وظلال الكشافات، والحوادث المعتادة التي تذكرنا بإنسانيتنا على الركح.

وسيكون الذنب الأعظم الذى سنرتكبه على المستوى المهني، إن جردنا أولئك المسرحيين الأشقياء من فضاءات إبداعهم الأصيلة، ومن إمكانيات تعبيرهم، ومن جرعات الحريَّة التي تحفظ استدامة التوهج الفني. وذلك لأن دورهم الابتكار، وهذا لا يعنى أنهم يمتلكون سلطة الابتكار

لم يكن المسرح يوماً أكثر ضرورة مما هو عليه الآن، داخل وخارج المدرسة. لكن لتلك الأساطير. ولا تصنع هذه الأساطير خارجها، يلتقى الأشقياء دوماً.

41 كشقل العدد (73) - اكتوبر 2025



عبيدو باشا هو كاتب وناقد وصحافي، وممثل مسرحي وتلفزيوني، وأستاذ جامعي، والأمين العام السابق للهيئة الدولية للمسرح، عضو مؤسس في فرقتي الحكواتي والسنابل (1977)، له حتى اليوم 17 كتاباً في المسرحين اللبناني والعربي، عرفه المسرح بصفته أحد أبرز المخضرمين في تناول قضاياه الإنسانيَّة، واجتراح ما يمده دائماً برؤى جديدة. كان لنا معه هذا الحوار.

فلنبدأ بسـؤال يتردد كثيراً: هل يعيش النقد المسـرحي العربي
حالة أزمة؟

- لا دوافع خفيَّة في النقد. ذلك أن النقد نشاط علاجي، ومن المسرحيين من يرى في النقد المفرط سبباً في عدم ازدهار المسرح، بوضعه في خريفه الدائم، وهذا غرق في مزاح، لا رؤية توسع الأفق. إنه كلام علو البنية الكليَّة للمسرحيَّة، لا إقامة نظام الناقد على نظام المسرحي. هذه واحدة من حقائق، واحدة من عروض بعض «النقاد» على حساب عروض المسرحيين، بحيث يقترحون على «البريختيَّة» أن تكون بريختيَّة أخرى، بعيدة من مساحاتها، وبحيث لا يعكسون حقائق تركيب المسرحيَّة من خلال الدرس، درس رؤية المسرحي نفسه، لا تُوافُق الناقد مع هذه الرؤية أو عدم توافقه.

يتعلق الأمر بأدوات المسرحي لا بأدوات الناقد. أدوات الأخير في مصلحة تركيز الظواهر من خلال دراستها، ومن خلال القراءة في الأساليب المختلفة، بشرط ألا يبتكر الناقد للمبدع المسرحي ما لا يريد الأخير ابتكاره بعد أن قدم ما أراده في مسرحيته المنجزة.

ثمة من يقول إن على المسرحي أن يقوّم مسرحيته على ضوء رؤيـة الناقـد، وهذا كلام لا يستقيم، ذلك أن ما يهم هو شروط المسرحي المعياريَّة لا شروط الناقد، فلا يهيمن الناقد على العرض. كلام الهيمنة من مهام الفنان المسرحي لا مهام الناقد. وكأن للناقد أهدافاً أخرى غير أهداف المسرحي! هذه من المفارقات المدويَّة، من امتداد الانعكاسات الذاتيَّة للناقد، لا لوعيه. الوعي يضيء أرض المسرح، لا بأخذها إلى استفزازات الأمثلة المفتوحة من الناقد.

النقد كالزن. فن الزن. جلوس طويل إلى الجمال، ثم، خط الكلام بضربة واحدة، وإذا أردت الكلام على أزمة نقد، لا يدور الكلام على أزمة، بل يدور على مجتمعات مسلمة. ولأنها كذلك فإنها لا تقع في إنتاج النقد ولا بالقبول به. بوجود التسليم لا وعي، وبدون وعى لا نقد.

### •وهل يبدو الناقد بريئاً في هذا السياق؟

- لا براءة في الناقد، لا براءة، بعد أن دعا من لا علاقة لهم بالنقد أنفسهم إلى تأليف نصوص نقد تغرم بمسرحيَّة أو بمسرحيَّ، وتقلل من شأن آخر ومسرحه وعائلته وسليلته، تحت سلطة الاستحضارات الشخصيَّة.

### • أنت من التيار الرافض للمناهج النقديَّة الأكاديميَّة. لماذا؟

- لا أرى في النقد الأكاديمي نقداً متحفياً، حتى ولو قدمه بعض «النقاد» على ذلك النحو. هناك بعض النبلاء ممّن يمضون بلا تهور في النقد الأكاديمي، ما يجعله معدناً نفيساً لدى قراء النقد إذا ما وجدوا.

لا أتبع النقد الأكاديمي، ولا النقد الانطباعي، ولا أترك مزاجي يقود قراءاتي. كل ما أفعله هو التفاعل مع شروط العرض المعياريَّة من خلال الأداء. يرى بعض النقاد أن المعاصرة تكمن في التلاعب بالأساليب، ومنهم من يظن أن بعض النظريات التقليديَّة في النقد الأكاديمي تقوم على آليات التظاهر والمحاكاة.

المشكلة هي أننا عندما نحاول التمييز بدقة بين النقد الأكاديمي والنقد الحر، الذي لا يرفض النقد الأكاديمي، ولكنه لا يتبعه؛ نقع في حلقة مفرغة، حيث نجد الإجابة نفسها من كلا المنهجين.

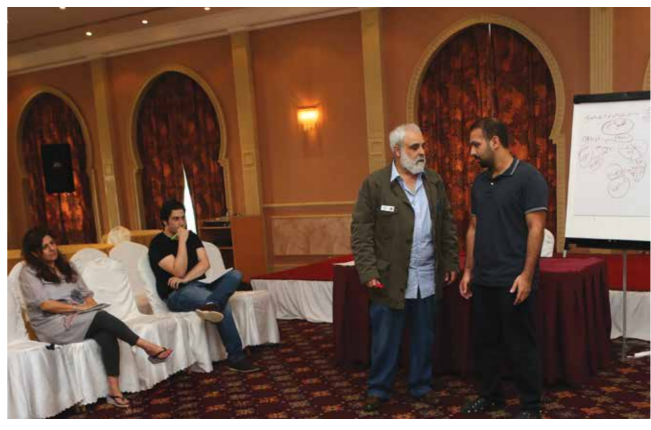
النقد الأكاديمي بارد، نقد على المسطرة، لم أحب المساطر يوماً! لا أزال أذكر، كيف راح بعضهم يقول بعد أن قدمت ورقتي النقديَّة في الدورة الماضية من مهرجان المسرح العربي في العاصمة العمانيَّة حول العرض البحريني، إنّ من قدم الورقة أيقونة. لا أنام في هذا الكلام ولا أصحو عليه، وكل ما أحاوله ألا أحول قراءاتي إلى شقق أشباح، أو بطاقة في حب المسرحي، أو في كرهه.

لدي طريقتي الخاصة في التعامل مع العرض المسرحي، الذي الذي طريقتي الخاصة في التعامل مع العرض المسرحي، الذي أراه تجسيداً للطاقات والأرواح. أمتلك لغتي وأسلوبي الخاص، ولا أحب القيود في النقد. بصفتي ناقداً، أواكب دائماً الأحداث في مجالات التمثيل المسرحي والتلفزيوني والإذاعي، وكذلك التأليف. لهذا، لا أجد نفسي مقيداً بالنقد الجامد، لأن الناقد الذي بداخلي هو ابن الفنون جميعها. أؤمن بنقد يقوم على سمات التفاعل بين مختلف الوسائط.

• في نصوصك النقديَّة روح شعريَّة عميقة، كأنك تريد أخذ القارئ بالعاطفة إلى تأييد رأيك، لذلك تتهم دائماً بالالتباس، على الرغم من احتلالك موقعاً مرموقاً على خريطة النقد المحلي والعربي...

- واحدة واحدة. روح شعريَّة لا مياه غريقة. اللغة ليست تمريناً على تحمل المصادفات. اللغة عاصفة، لكنها تقع موقعها المتأخر لدى كتّاب «البطاريَّة». من ينظمون أفكارهم الطائشة بتصور التنظيم. عندهم الكلام قطيع. المهم عندي، لا ما أكتب فقط، ولكن كيف أكتب. لغتي الشعريَّة ليست لغة سماع، لغتي لغة مفقودة لم أجدها على قارعة الطريق كما وجد الجاحظ مواضيعه. لغة شعريَّة؟ لا تستطيع أن تصطاد التنانين إلا باللغة الشعريَّة. الشعر ديوان





العرب. أحب اللغة/ عود الثقاب. لغة تشغل المخيلة، الخيال، المخيال. لغة تلسع، لا لغة بلا حب اللغة. لكن القارئ الكسول، يريد أن يتلقف لا أن يقرأ. أما الالتباس فيقود إلى التأويل، والأخير يقود إلى تسلق أعصاب اللغة، أثرها، لا تأنقها القديم. بعد عقود من ممارسة النقد في صحيفة «السفير» وفي صحف ومجلات أخرى، وجدت الأثر عند الجمهور، والخطر ألا يظهر النقد ذا أهميَّة لدى مجموعات من الفنانين والفنانات، إلا إذا «طوبتهم» على رأس جمهوريَّة المسرح، أن تمنحهم ابتسامة مجانيَّة، تواطؤاً، بالتزامك بمألوفهم لا بالارتداد إلى أعماق الوجود، وجودك ووجودهم. اللغة مفهوم متكامل كما يقول سوسير، لا معرفة المفردات ومعانيها كما حددها الثعالبي. اللغة هي الولوع بها لا تركها في صنعها الأول.

# • هل تــرى دوراً عملياً للنقد في حســابات صانعي المســرح من

- سـوف أروى لك حادثة دالّة. أحد المسرحيين الطليعيين بقى صديقي حتى لحظة الإشارة إلى الخلل في واحدة من مسرحياته. انتبهت إلى أنه عاملني كوكيله إلى حين فتحت حقيبتي على بعض الملاحظات، خلاف ما يريده. لا يقبل معظم المسرحيين بمعدلاته العاديَّة. لا يقبل بغير الاحتفاء به، لا تعرِّضه للضرر، كيلا يتخبط

بك حين يلقاك على باب صالة مسرحيَّة. ردود الأفعال على النقد موجزة، فجائيًّة. النقد تهور لا ضرورى عند المنقود، لا جدل ولا يقظة. لن يولد النقد ويمضى قدماً ما دام المسرحيّ يعامله وكأنه زارع للكآبة أو الفرح. المشكلة بالجمهور والمسرحيين و «النقاد» بعضهم الأعم، أو معظمهم.

• سؤال للتاريخ، في المرحلة التأسيسيَّة/ الذهبيَّة للمسرح اللبناني (1975 - 1975) تكونت الفرق والاتجاهات المسرحيَّة من منطلقات فكريَّة مختلفة. ألا ترى أنه وراء كل منها أيديولوجيا معينة؟

- هـذا كلام يجيء مكتسحاً كل المراحل الأخرى. لا بد من استيعاب الحقائق وتنظيمها لكى لا نبقى لا نميز بين المراحل كمطلقات. كلامك عن مرحلة ذهبيَّة بين العامين 1960 و1975 كلام لا يسع التاريخ تحت ضوء أفضل. لعل ثمة أدوات خفيَّة أرادت تأثيراً أقل للأدوار المفصليَّة في مسرح الجمهوريَّة اللبنانيَّة. مرحلة الستين جاءت ردّاً على مسودات مارون النقاش، الذي قدّم عدداً من القطع المسرحيَّة بوصفها «ذهباً إفرنجياً»، ليجد أن موضوع المسرح ليس موضوعه. قال الرجل أنْ لا أفق اجتماعياً لهذا الفن بعد ثلاثة أعمال أوبراليَّة، لا مسرحيَّة، هي أعمال ملحونة من أولها إلى آخرها، بوصفه مثقفاً موسيقياً بارزاً. لم يترك الرجل رسالة تضم

من بـؤر تركيز جديدة فـي الثقافة والفن وكأنهما مصدر السلطة السياسيَّة. مرحلة الحرب الأهليَّة هي الأبرز، حيث حصلت الحرب كل أشكال التعبير (كتابي بيت النار مخصص لهذه المرحلة). ثمة ما أقولـه عن تلك المرحلة، حيث رفع اللبناني وجهه إلى السـماء لكي يصنع الإنسان المختلف. أهم وأبرز التجارب المسرحيَّة وجدت في • يبدو كأن لكل واحد من نقاد المسـرح العربي ساحته «الوطنيَّة»

تعليمات أو مادة في كراسة تعين على فهم ما حدث فعلاً، كأن

يحمى المسرح في تلك المرحلة من الولادة، من العثمانيين، علماً

أن بيروت تركها العثمانيون ولاية مستقلة. اختفى الرجل واختفى

المسرح باختفائه. ثلاث مسرحيات في مفصل زمني واحد، لم تؤسّس

لمشروعات مستقبليَّة. أحسب هنا، أن ما فعله أتلف كل محاولات المسرح بالاستمرار، إذ وقع المسرح في هذا الفارق الزمني والذهني بين تجربته وتجربة المسرح الثقافي في أواخر خمسينيات القرن

العشرين، حيث لم تقدم أعمال بين التاريخين، بل قدمت عروض

مسرحيَّة في دواخل الإرساليات وبعض المسرحيات الشعبيَّة. مسرح أواخر الخمسينيات من القرن الماضي مسرح ثقافي، إذ استعمل

في صيد اللحظات لا التأسيس كما أراد النقاش. أذكر هنا أعمال

شامل ومرعي، وأعمال محمد كريم ونزار ميقاتي وآخرين، ثم

جاءت لجنة مهرجانات بعلبك وأفلحت في رسم عودة المسرح إلى

إنجازاته، بمواصلة الحديث عن أفضل أمور المسرح. التنظيم أخرج

المسرح من خوفه، أخرجه من بين خوفين، خوف النقاش، وخوف

من انتظر انتهاء مفاعيل حكم النقاش على المسرح بالأفول. لم ينته

الخوف إلا بحماية رئيسين للجمهوريَّة، الرئيس فؤاد شهاب، والرئيس كميل شمعون في انفتاحه على الضمير الثقافي لزوجته السيدة زلفا

شمعون. مأسس شهاب الجمهوريَّة، نظمها، أسس التلفزيون والإذاعة،

بعدما جاء منير أبو دبس مع الفرنسيين ممن انتدبوا لإطلاق تلفزيون

لبنان، بصفته لبنانيا دارساً للفنون التشكيليَّة في فرنسا. وهكذا

قدمت أول المسرحيات الثقافيَّة على شاشـة تلفزيـون لبنان في

أواخر الخمسينيات بعد حرب العام 58 الأهليَّة، إلى الليالي اللبنانيَّة

في مهرجانات بعلبك، مع الأخوين رحباني، وتوفيق الباشا، وزكى

ناصيف، وتوفيق سـكر، مسرح غنائي سوف يزدهر لا على المسارح

وحدها، بل في الأجهزة المرئيَّة المنزليَّة، وهي لا تزال في أوائل

عهودها في الجمهوريَّة اللبنانيَّة. وحين قدم منير أبو دبس أولى

مسرحياته في مهرجانات بعلبك الدوليَّة، اندفعت لجنة المهرجانات

طالبة منه أن يشترط ما يشترطه للبقاء في لبنان، ليؤلف مدرسة

المسرح الحديث، حيث وجد من أمكنه الوجود فيها كاسم علم

لم يلبث أن أضحى قوة ضاربة في المسرح، مثل ريمون جبارة،

وأنطوان ولطيفة ملتقى، ومادونا غازى، وأنطوان كرباج، وغيرهم.

هم من ظهروا معه في أول الأعمال المسرحيَّة على تلفزيون لبنان.

هي مرحلة مؤسّس، لا شك بذلك. ولكنها مرحلة بقيت متعقدة

عند إشكاليَّة العلاقـة بالجمهور. تجربة ثقافيَّة ركبها المسرحيون

والمثقفون والجامعات والمؤسسات الأجنبيَّة في الجمهوريَّة. بذلك،

لست ميالاً إلى الإطلاقات. لا مرحلة ذهبيَّة عندى. ولو أنها مرحلة

ظهور المسرح فناً من التاريخ، لأن ما بُنيَ بُني على الضرورة لا

على الرؤى. أهميَّة الستينيات لا من مسرحها، بل مما أحاط المسرح

الخاصة.. أيمثل ذلك ظاهرة صحيَّة، أم أنه يعكس حالة من

- هـذا كلام متاهة. لا مسـرح عربياً. هناك مسـارح في العالم العربي، في عواصم العرب. النقد ليس دورة ألعاب أولمبيَّة. إذن، كيف يكون لكل ناقد ساحته الوطنيَّة ما دام النقد واحداً بشروطه؟ لا يـزال الناقد في العواصم العربيَّة تطارده الهموم حين لا يجد معنى لعلاقاته بالمسرح بالوصفات الحاضرة. لا أزال أقول إن ثمة من ينهش في النقد. ثمة من يجد فيه سراب النجاة الماديَّة. ثمة من يجد فيه حلم التحرر المستحيل. لا يمكن اقتراح أحد الحلول المؤسسيَّة







المَسْلَحِ العدد (73) - اكتوبر 2025

للنقاد العرب، كإعلان جمعيَّة. الجمعيات فجة، تحضر من غياب البلاغة، والناقد ليس حصاناً، الناقد بشر يرغب في أن يترك رسائله مفتوحة، غير أنه يواجه حين يفعل ذلك باندلاع الحروب الأهليَّة بينه وبين المسرحيين. محور مهرجان المسرح العربى للهيئة العربيّة للمسرح في القاهرة للعام 2026 محور النقد بعيداً من خضوعه لأى منظومة. الكلام ضروري على عدم احتراف النقد العنف ولا الليبراليَّة. النقد ليس مسلسلاً على نتفليكس، ولا مقالة عن دين النقد للمسرحي، ما يُشعر الناقد دوماً بالذنب والعار.

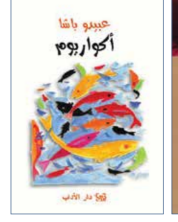
## • في النص المســرحي لا نزال ندور داخل الدائرة الغربيَّة، إعداداً أو اقتباساً عن طريق الترجمة. أين المشكلة في هذا الجانب؟

- انتهى هذا العهد. لا يزال بعض من يؤلف المسرح يؤلف في هيئة جندي في كتيبة عالميَّة. هذا ممتاز. لكن عليك أن تمتلك شمسك وإلا بقيت في سماء الاقتباس الضاربة إلى القتام. لم يعد النص ضيق الصدر مع مجموعة من المؤلفين ممن وقعوا في الترجمة والاقتباس أولاً. ثم، ذهبوا إلى التأليف. اندرجت التجربة في لبنان في هذا المسار. لم لا يقدم المؤلف في العالم العربي رؤاه بطرق









سوريا والأردن.

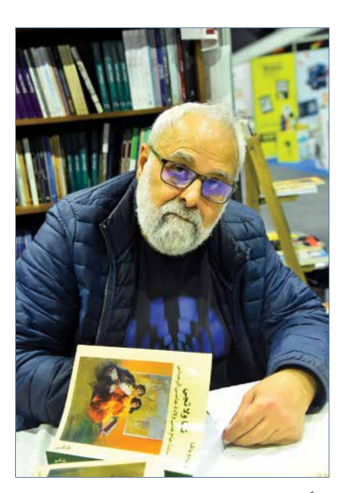
• ثمـة من يـرى أن في العالـم العربي صحوة مسـرحيَّة حالياً. هل تومن بأنه أصبح لدينا فعلاً مسرح عربى؟ النبض، الإثارة، الجديَّة؟ ما الذي تحقق وما الذي ينبغي أن يتحقق؟

- لا أتفق على الجزء الأول من السؤال. أميل إلى الجهامة في هــذا الموضوع، لأن ما نراه في الآونة الأخيرة ملىء بالغبار والناس. لا يزال المسرح يلقى مشقاته في أعداد وروده، في خروجه من حاله الجمركيَّة الماضية. لا لأنه قاصر، أو عاجز. لأن المسرح في شيء غريب على العالم في الأعوام الأخيرة، خلافاً لكل التوقعات. لكن التوقعات لا تهم، تهم الأفعال. جرى تصور المواقف طويلاً، بحيث استغرق التصور أوقات العمل. تخيل الحوار القديم بين المعسكرين،

مباشرة بدل اللطوء في عهود التأليفات الجاهزة؟ يتبع بعضهم جبنه من تأليف نصه، بحيث يرمى التبعة على المؤلف الأصلى إذا ما فشل العرض، ما يحتم ظهور حركة تأليف واضحة مؤسسة على الروح المستقلة، نصوص لا تفتقد المنهجيَّة، الجودة، نصوص تقترح أشكالاً فنيَّة تختص بالاستقلال عن الأدب المسرحي.

هذه قضيَّة جوهريَّة. لقد مضى زمن مقامات الصديقي، يعقوب الشدراوي، عصام محفوظ، والمؤلف الجماعي في فرقة الحكواتي اللبنانيَّة، وأسامة العارف مع نصوص ترفض الإسناد، إدوار البستاني، وسعد الله ونوس باشتغاله على التقاليد بتغييرها مع مرور الزمن، ونصوص زياد الرحباني المكتوبة باللهجة واللغة الخاصة. مضي زمن من يكتبون النص ذا الخلفيَّة الأدبيَّة، بالاتفاق مع مخرجين ما عادوا بدورهم على ما كانوا عليه، ولا يقبلون سوى مؤدّى اللحظات الحقيقيَّة بين النص والإخراج. كأن المؤلف مخرج عرضه حين يرى نصله على المنصة، يستطيع الوصول إليها بالاقتراحات بانتظار إجابات الإخراج المرضية. رسم الحقائق لا رسم الكلمات وحدها. ثمة جيل آخر من المؤلفين من ينشدون الحقائق الأخرى في مؤلفاتهم. جيل جديد من مؤلفي المسرح في الجمهوريَّة اللبنانيَّة. أرزة خضر (البيت كمثال)، عبدالرحمن العوجى (أرق الجميلة النائمة)، شاش باش (إيلى يوسف، فؤاد يمين، ماريليز عاد)، مايا زبيب (علبة الموسيقى)، خلود ناصر (ماشي أون لاين)، طارق باشا (هلو، يعني مرحبا). مؤلفون جدد في الكتابة المسرحيَّة. كما هي الحال في

لا أوافق على الاعتقاد بالنص، ثم تركه بدون أن يتطابق مع اقتباسه. الآن أضحى على المخرج أن يصغى لاقتراحات محاورات النص، كما لن يخاف مؤلف النص من أن يأخذ الإخراج نصوصه إلى غير مناطقها، والواحد لم يعد يخشي من حبر الآخر، وعلى الواحد أن يعطى نفسه للآخر. هذه من الصفات الجوهريَّة في المسرح الحديث. القضايا اليوم بالتكامل، بالكوامل.



الاشتراكي والرأسمالي. حوار الإصرار على الانتصار، حوار بكل

الوسائل. ازدهر المسـرح في تلك المرحلة، وقرأ المسرح في كتاب

الصراع ما أدى إلى الخروج إلى مساحات بلغت فيها ساعات الذروة

أشدها. بروك، ومنوشكين، والليفنغ تياتر، وجان فيلار، وجيرار فليب،

وداريو فو، وغيرهم من رمّقوا المسرح بالامتلاء، جاؤوا على ذراع

الصراع. الآن، لا شيء. الآن، عولمة في أواخرها. لم يعد أحد يتحدث

عن العولمة. لاحظ أن العولمة أرادت أن يضحى العالم معها قرية

صغيرة، لا مدينة. هذا كلام لا يقع في العشوائيات، لأن القصد من

العولمة ترييف العالم، والثقافات مدينيَّة. هذا جزء من أجزاء انتهاء

الصراع. اللامركزيَّة تقيم بقعها على التعدد والتنوع. هذا ما ميز

التجربة اللبنانيَّة. اليوم، تقدم الأعمال العابرة. مسرحيات كثيرة بلا

أثر إلا فيما ندر. لا لأن العالم العربي متخلف عن ركب المسرح في

العالم، بل لأن المسرح في العالم تعرض إلى خسارة أعماقه بانتهاء

الصراع في الأحاديَّة العالميَّة ذات القطب الوحيد (الأميركي). الأمر

مؤلم للمسرحيين، والعالم في مرحلة إنصات، العالم اليوم يرسم

خرائطه الجديدة، وهي خرائط محل شكوك عظيمة، ولكنها خرائط

سوف تقود إلى تعديلات، نفسها ما يمكّن المسرحي والمثقف والفنان

والمواطن العادى والاقتصادى من النهوض والمغادرة، مغادرة

الواقع البائس، حيث لا يصل قطار في موعده، وحيث لا مسيرة

إلا في المواقع المتقدمة، كالهيئة العربيَّة للمسرح في الإمارات

العربيَّة المتحدة، وهيئة المسرح والفنون الأدائيَّة في المملكة العربيَّة

السعوديَّة. الملمح هناك. لا تدعو أعمال الفنانين الشباب إلى اليأس،

لكنها أعمال متعجلة لا تنساب الكلمات منها قدر انسيابها من

صناديقها المانحة، الصناديق العربيَّة والعالميَّة. المؤسسات الأخرى

مسرح عربي؟ لا، مسرح يجر قدميه في سيره. لأن ما تسميه

المسرح العربى غير موجود. لن يوجد. لكل مسرحي في البلاد

العربيَّة مشروعه، وظروفه، رقابته، طريقه الصاعد، طريقه النازل،

نزلاً صعداً، صعداً نزلاً. مسرح يقف على رؤوس أصابعه كيف يسير؟

الآن، المسرح في بعض بلدان الخليج طويل القامة، جميل، ولأن

بعض البلدان لم تراهق حين اختلفت عن البلدان الأخرى بالدخول

التوافقات والترادفات والجنون المسرحي. مطاردة الشك حتى

النهاية. هـذا ما تفعله بعض التجارب في الخليج. دخل بعضها في

الخضوع إلى الصَّدف، لكن بعضها الآخر محشود بالطاقات الصاعدة،

في الإمارات والسعوديَّة. اكتشافاتهم تنجاب عنها رؤيتهم ما لم يروه

المسرح في الخليج بحراك واضح، يربط الحاضر بالمستقبل.

الكلام نسبى دوماً. التقاط الأنفاس، ثم، الذهاب بعيداً في

ليست أفضل حالاً، على الصعيد اللبناني.

لا يقف على رؤوس أصابعه لأنه راقص.

قبلاً. استغراق بالكليَّة الفكريَّة. إسماعيل عبدالله، سالم الحتاوي، مرعى حليان، ناجى الحاي. غنام غنام، المقيم في الإمارات. فهد الحارثي، عباس الحايك، إبراهيم الحارثي، سامي الجمعان. هذا إلى من وقف على الطريق الصاعد في غابر الأيام، في بدايات تشكيلات الأرض في المدارس ونوادي الهواة والجمعيات.

## • أسهمت في إطلاق عدة تجارب منها تجربة الحكواتي وتجربة السنابل. حدثنا عن تجربتك في التمثيل. الظروف، النشاط. لماذا توقفت عن التمثيل؟

- لم أتعامل مع التمثيل ذريعة فقط. فكرة الإخلاص له لا تزال في داخلي. لا أزال أحس أن ثمة حشداً من الممثلين في داخلي. لكن المسرح وضغوطه من خلال خيوطه البائنة والخفيَّة، لم تخفف من هذه الحاجة، من غياب العروض المسرحيَّة نفسها. ذلك أنني لم أعمل سوى مع من طوروا أنساق التمثيل والمسرح. اليوم، لا مسرح جديداً، يعلن فيامـه فعلياً على الفرادة والطليعيَّة، ولا على تدريب الممثل بوضوح بديلي. لا أساليب أداء في إنجاز العروض. أسهمت في تأسيس الحكواتي والسنابل وصندوق الفرجة وفرقة الغدير،

دارات من دارات مسارح الراشدين والأطفال. زمنها زمن الخروج من سطوح الأشياء إلى أعماقها خلال الحرب الأهليَّة في لبنان. إذَّاك، الخروج إلى المسرح كالخروج للبحث عن الطعام، كالخروج للبحث عن أثر. تلك مرحلة داعبت فيها المعتقدات الحيوات وهي تقف على جدران الموت لا على المقرات. لن أشارك في عرض مسرحى لا يترافق مع معياري. ولو أنني لا أزال أمتد على الجوانب الأخرى لدوافع متعددة. آخر أعمالي «الزند» مع سامر البرقاوي وتيم حسن، قبلها «الهيبة» في جزئه الأخير، «بيروت واو» مع فادي نصر الدين، وبفيلمين: «ربيع»، فيلم لبناني أميركي لفاتش بولغورجيان، و «الحائط الرابع» فيلم فرنسي/ بلجيكي، عرض في باريس منذ شهرين للمخرج دافيد أولهفن. الأداء التمثيلي لا يحصل عليه الفنان في مختلف الأحيان. إذا لم أستمتع لا أمتع. لذا، أتحفظ على الكثير من ما يعرض عليَّ، ما يدهشني هو ما يدفعني إلى الانغماس. المدهش نادر، أضحى نادراً. لذا، أحس بأن الزمن يعزلني عن مقاصدي الحقيقيَّة. لأنني متطرف في إدراك وجودي.

\* كل شيء أصبح الآن ما بعد. مسرح ما بعد الحداثة، مسرح ما بعد الدراما. هل هي طفرات مقلدة للغرب؟ فوضى صرعات أو موضة للاستهلاك؟ وهل وجدت طريقها للتوظيف العملي في بناء وتطوير مسرح عربي ناجح له جمهوره؟ أين وكيف؟

- هناك أيضاً «تناسـج ثقافات الفرجة»، لكن الفهم الأساسـي يحدث الآن هو مضيعة للجهد في مسرح مستحيل. للمسرح لا يزال يدور في لفت الأنظار إلى المسرح بوصفه قضيَّة اجتماعيَّة، رابطاً، مراقباً أو مسجلاً لما يراه المسرحي من خلال الأيام. الدخول في هذه المجالات يعوق نضوج المسرح. لا حاجة للخوض في تعقيدات هذه المجالات في بلدان لا تزال في مراحلها المسرحيَّة الأولى، حتى لو ذهب بعض مسرحييها في جولات بعيدة



عن هذه الأشكال. بعمليَّة جردة أوليَّة، يظهر المسرح في الكثير من العواصم العربيَّة لغزاً وجب حله، حين تُقام الطاولات المستديرة والندوات حول «مسرح ما بعد الحداثة»، و«مسرح ما بعد الدراما». لا تـزال هذه المصطلحات الغربيَّة بعيدة عن الواقع المسرحي في عواصم العرب، وقد يتبناها البعض بدافع من القراءة لا المشاهدة، ولكنها لن تنوجد في التحليلات العمليَّة. ثمة اختلاف على المصطلح، فترجمته من لغة إلى لغة غير تطبيقه على خشبات المسارح. لا يزال الأمر في موضع «البرستيج» لا التخمينات. الكلام على ما بعد الدراما مجرد من المعنى ما دام المسرحي العربي لا يزال يسأل نفسه عن الموضوعيَّة في إبراز ما تم تجاهله منذ عقود. لا يزال المسرح طفلنا الصغير، يطمح المسرحي إلى الإفلات به. علينا أن نخلق الدراما أولاً، وبعدها نذهب إلى ما بعد الدراما. علينا أن نخلق التميز، وبعدها نتحدث عن ما بعد الحداثة. إن مراقبة مراحل المسرح القديمة تدفع إلى الخروج من الدوران في هذه المصطلحات، التي لا تسهم في إيجاد صورة حقيقيَّة للمسرح. التواضع يحسن الأسلوب ويسمح بالمواصلة. لا نـزال نختلف على مفهوم التجريب، ولن نتفق على هذه الطروحات الغريبة في بلاد لم تتم فروضها الأولى في التطور الاقتصادي والصناعي. خلق هذه الطروحات بحاجة إلى ثورات تفضى إلى مفاهيم جديدة غير منفصلة عن بعضها. هذا مجرد إلهاء للأسف، لا يراد منه إلا تصور المسرح في أسوأ الأضواء الممكنة. ما

- مسرحيو الثورة البلشفيَّة في بدايات القرن الماضي؛ مايرخولد، ومايكوفسكي. لا أحب الكلام على الإبرة وسط القش. أحب بيسكاتور لا ناهبه: بريشت. أحب كانتور في تشكيلاته المسرحيَّة لا في دينيَّة مسرحه. غروتوفسكي معذب لا أحبه. أحب منوشكين القرن العشرين. مسرحياتها عن الثورة الفرنسيَّة لا مسرحيات النو والكابوكي. أحب جان فيلار، فيليب كوبير. في لبنان: كل من كلمني علمني.

# • لم تحصل على أي جوائز أو تكريم برغم تجربتك المسرحيّة

- بالسعة لا بالتقية. لكنى لا أزال أتمتع بعناد العينين والملامح الواضحة بحيث أستطيع إحداث ثقب في مكان أنظر إليه. لعلي مجرد من ما أُكرَّم عليه أو أُمنح جائزة. لعلني على جبلي بحيث لا أرى. يرضيني أنى لا أزال حافلاً بالتدرجات. مهمتى أن أفعم نفسى بحب المسرح، بسعادته، لأن فيه سعادتي. أن أبقى فيه أو إلى جواره بعيداً من الهلاميَّة وفي قلب الأفعال. لا أملك سوى هذا الفراغ. لا أملك سوى هذه الفطرة. لا أملك سوى هذا الرأس المتذكر المليء بالنسيان.

## • من هو المسرحى الذي تأثرت به وبتجربته؟

# الغنيَّة ونشاطك الملحوظ، كيف تفسر هذا الأمر؟



عبيدو أزدمير باشا، ممثل، وكاتب، وناقد مسرحى، وصحافى، ومؤلف أغان، وأستاذ جامعي. خريج معهد الفنون الجميلة بالجامعة اللبنانيَّة عام 1982، وحاصل على دراسات عليا في المسرح (تمثيل وإخراج).

- أحد مؤسسي فرقة الحكواتي (1977)، وقدم معها مسرحيات من إخراج روجيه عساف، منها «بالعبر والإبر»، «من حكايات 1936»، «أيام الخيام». لعبت «أيام الخيام» على مسارح عربيَّة وعالميَّة، وحازت جائزة العمل المسـرحي المتكامل في مهرجان أيام قرطاج المسرحيَّة عام 1983.
- ، عمل مع يعقوب الشدراوي في مسرحيَّة «نزهة ريفيَّة غير مرخص بها» (1982) على مسرح البيكاديللي، وتعاون مع جلال خوري في مسرحيَّة «بانسيون الست نعمية» (1992)، حيث لعب الدور الأول.
- شارك في مسرحيَّة «خليها عالحساب» مع نقولا دانيال، مجسداً أربع شخصيات، وعمل مع فرقة كركلا في مهرجانات بعلبك الدوليَّة في مسرحيَّة «بليلة قمر»، وشارك مع المخرج نبيل الأظن في مسرحيَّة «مهاجر بريسبان» في مهرجانات بعلبك الدوليَّة. وفي مسرح الأطفال: شارك في تأسيس فرقة السـنابل (1975)، وقدمت الفرقة مسرحيات «بدنا الشمس»، «زنبق والجبل»، «الغراب الأسود»، «السمكة الذهبيَّة»، كما شارك مع فرقة صندوق الفرجة (1978) في مسرحيَّة «مين سرق الحنطة».
- كتب أغانى لمسرحيَّة «مرايات» التي قدمت في المركز الثقافي السوفياتي، وأعد شريطاً إذاعياً مسرحياً بعنوان «حكايــا» من تأليف نجــاة نعيمــة، ولحّن أغنياتــه زياد الرحباني.

- في الأغنية: أسهم في كتابة أغاني العيد بطلب من مدير مؤسسات الرعاية الاجتماعيَّة، محمد بركات، ومن أشهرها «بيروت يا بيروت يا قصة»، «مدفع رمضان»، «بدر العيد»، «يا حرش بيروت»، كما أسهم بكتابة مجموعة من الأغاني السياسيَّة لمطربين مثل أحمد قعبور، ومارسيل خليفة، وسامي حواط، وخالد الهبر.
- وفي الإذاعة والتلفزيون: أسهم في تأسيس إذاعة صوت الشعب عام 1987، وقدم فيها برنامجين شهيرين: «كلمتين وبس/ قزقوز البيروتي»، و«يا صبي اهدأ»، وشغل منصب مدير الفترة الصباحيَّة لمــدة 14 عاماً في تلفزيون لبنان. ومن المناصب الأخرى: مدير البرامج في إذاعة صوت الشعب منذ عام 2017، والمستشار الإعلامي في مسرح الرحابنة سابقاً.
- أما في الصحافة والكتابة: فلقد عمل في صحيفة السفير لمدة 22 عامـاً (1979 - 2001) محـرراً وناقـداً مسرحياً، وتسلم مركز سكرتير التحرير المركزي لست سنوات، كما كتب في صحف أخرى: في «النهار»، و «البلد»، و «الأخبار»، و «الخليج الإماراتيَّة»، ومجلات مثل «نزوى» و «المسرح».
- أصدر 17 كتاباً، منها: «بيت النار»، «ممالك من خشب»، «موت مدير مسرح»، «تياترو العرب»، «عرائس بلا أعراس».
- شارك في أفلام سينمائيّة منها: «القضيّاة 23» للمخرج زياد الدويري، «القناص» لفيصل الياسري، «الحائط الرابع» لدايفيد أولهوفن. كما شارك ممثلاً في مسلسلات تلفزيونيَّــة، منها «قالت العرب»، «بيــروت واو»، «احذروا سالم الفري»، «الهيبة» (الجزء الخامس)، «لزند».

# أربعة أيام في **بوردو** حين تكلمتُ جميع اللغات لكن بالعربية

قطع القطار مسافة تسعمئة كيلومتر من باريس إلى بوردو في ثلاث ساعات، وهو ما لم تفعله القطارات التي سافرتُ عليها في مصر أو أمريكا. كان الثمن أقل كثيراً والوقت أطول كثيراً أيضاً. داخل القطار ذي الوجه المدبّب والمخيف، حاولتُ الانشغال بالفرجة على المناظر الطبيعيَّة التي تجري مسرعة عبر النافذة، حتى إن العين لا تستطيع تأمّل تفاصيلها، خاصة مع تهاطل الأمطار الغزيرة التي اتخذت طابعاً ثلجياً فكادت تُشعرني بصقيع البرد رغم دفء عربات القطار. لكن انهمار ندف الثلج المتساقطة من أعلى كخيوط لا تنقطع، وغُبش زجاج النافذة، وذلك الضوء الخافت في غياب الشهس، مع الشعور الداخلي بالدفء، كلّ ذلك منح الحالة كلها طابعاً شعرياً يناسب خيال كاتب مسرحي ويستثيره للتفكير في تفاصيل مختلفة لكتابة نص مسرحي جديد.

# إبراهيم الحسيني كاتب وناقد مسرحي من مصر

كلّ تلك الأجواء وما صاحبها من تفكير لحظي في كتابة جديدة كان يفسدها التفكير في كيفيَّة الوصول إلى الفندق في مدينة لا أعرف عنها شيئاً. فماذا سيحدث لي إذا لم يكن هناك من ينتظرني في محطة القطار كي يوصلني للفندق مع توقف هاتفي عن العمل؟ كان الشاب الثلاثيني إلى جواري قد أنهى مكالمته واستسلم لنوم متقطع، تحيّنتُ فرصة استيقاظه وأخبرته بالإنجليزيَّة عن عطل هاتفي وطلبتُ منه إجراء مكالمة لمدة دقيقة واحدة. ارتاب الشاب أول الأمر، لكنه اطمأنٌ لملامح وجهى وما لمح فيها من رغبة صادقة

وناولني الهاتف. اتصلتُ بصديقي، الأكاديمي والباحث المسرحي المغربي عمر فرتات، منسق النشاط المسرحي الذي سوف أشارك فيه، وأخبرته بميعاد وصول القطار.

#### رصيف وحيرة

وصل القطار محطة قطار بوردو، وتوجهتُ للخارج منتبعاً خُطى المسافرين. بعد دقائق وجدتُ عمر فرتات في الانتظار، لكن على الرصيف المقابل. وصف لي سريعاً بلكنته المغربيَّة مكان الفندق واستأذنني معتذراً عن عدم توصيلي؛ لأنه يريد اللحاق بآخر قطار متجه إلى مدينته المجاورة لبوردو. تركني وانصرف بعد بضعة جمل قصيرة، وهنا عدتُ للحيرة مرة أخرى. كانت الساعة تشير إلى

العاشرة مساءً ومعظم المحال تغلق أبوابها بسبب الأمطار والبرودة التي وصلت إلى 4 درجات مئويَّة. بسرعة استوقفتُ فتاة تجري تحت مظاتها وسألتها عن مكان الفندق فقالت لي بالإنجليزيَّة: «اركب تاكسي وقل له العنوان وسيوصلك». لكنني لم أكن بحاجة لتنفيذ النصيحة، فالفندق في أحد الشوارع الجانبيَّة القريبة من المحطة كما وصف فرتات، أي أنه على بعد خطوات مني، لذا ظللتُ أجرٌ حقيبتي وأجري تحت المطر متأملاً ما حولي وغارقاً في صمت تائه، وأنا أحصد الجالسين في الشرفات الدافئة لمجرد أنهم يعرفون عناوينهم.

### فرجة الآخر

بعد ساعة ونصف من الدوران حول نفسي في الشوارع المجاورة لمحطة القطار بحثاً عن الفندق، وجدتُ اثنين من الأفارقة شديدي السمرة وطلبتُ مساعدتهما. كانا يتحدثان الإنجليزيَّة بطلاقة، تعاطفا معي وظللنا نحن الثلاثة نجوب الشوارع تحت المطر الذي تحول إلى قطرات ثلجيَّة صغيرة وهشّة تقرع الحرؤوس، إلى أن أوصلاني إلى الفندق. كان فندقاً صغيراً من فنادق وسط المدينة، شعرتُ بالراحة ومنحني ذلك بعض الأمان. لكن المأساة تأبى أن تنتهي، فالفندق مغلق. لم أستوعب الأمر، فكيف لمثل ذلك الفندق الصغير أن يغلق أبوابه من الساعة العاشرة ليلاً؟ ظللتُ واقفاً لساعة أخرى أمام الباب، ابتسمتُ ساخراً وأنا أهمس لنفسي: «ما الذي أتى بي إلى هـن صورة الآخر الفرنسي في مسرح وأدب وسينما المصريين»، لكنني أراه في تلك اللحظة الحاضرة مختلفاً بعض الشيء، انعكست الآية ويبدو أنني جئتُ كي يتفرج هذا الآخر الفرنسي على توهة أحد المصريين في شوارع مدينة بوردو العتيقة.



جاءت بعد ذلك فتاة وأدخلت كود الباب فانفتح. استأذنتُها في الدخول للفندق فأخبرتني بأن ذلك ممنوع وأن كل العاملين بالفندق قد غادروا. ولما أخبرتها باسمي وباسم المؤتمر وأن هناك غرفة محجوزة لي، أدخلتني إلى بهو الفندق وذهبت لحجرتها. ظللتُ ساعة ونصف أتجول في بهو الفندق وحيداً إلى أن جاء أحد المشاركين بالمؤتمر وسمح لي بمشاركته حجرته حتى الصباح. وهنا نجوتُ جزئياً من التوهة التي استمرت طوال 12 ساعة.



صباح اليوم التالي، قررتُ كعادتي استكشاف المدينة والاتصال بزوجتي نشوى عثمان لطمأنتها بوصولي. ولم أكن أعرف أنها حاولت عشرات المرات الاتصال بي من دون جدوى، مما دعاها للشك في وصول الرحلة إلى باريس، لذا كتبت منشوراً على فيسبوك تبحث فيه عني وتطوع الأصدقاء للبحث معها، وتأكدوا من استعلامات المطار من وصول الرحلة إلى باريس في الواحدة ظهراً، لكن ما لم يتأكدوا من مد هو مكاني. كان موقفاً طريفاً ومدعاة للتندر، ما زال يتذكره بعض الأصدقاء إلى الآن.

مدينة بوردو العريقة صارت آمنة الآن بالنسبة لي، مبانيها القديمة غير مرتفعة ولم تعد مخيفة كما كانت ليلاً، إنها تشبه إلى حد ما منطقة وسط البلد في القاهرة. المواصلات العامة فيها باصات مكيفة، اخترتُ أحدها للذهاب إلى الجامعة حيث يُعقد المؤتمر. راقبتُ شاشـة البـاص الداخليَّة حتى جاءت محطـة جامعة بوردو، هبطتُ هناك. الجامعة تشبه الجامعات الأمريكيَّة فهي مفتوحة أيضاً على المدينة من دون أسوار عالية. قضيت يومى الأول مع والنقديَّة. بعض الأصدقاء الجدد من العرب المغتربين، تجوَّلتُ داخل الجامعة، وركبتُ القطار الداخلي الصغير الذي يطوف بها كلها. في أمريكا هناك باصات داخليَّة تؤدى الوظيفة نفسها، أما الحالة الجامعيَّة فمتشابهة في كل جامعات العالم، لكنها هنا أبسط في إدارياتها وأعمق في طرق تدريسها. وكرمز دال على تلك البساطة الشديدة، صادف في أحد الأيام أثناء سيرى داخل الحرم الجامعي أن رأيتُ رجلاً خمسینیاً یرتدی «شورت» قصیراً وتی شیرت، کان یقود دراجة وفى السلة الأماميَّة لها رزمة من الكتب. تخيلته أستاذاً أو ضيفاً فإذا به رئيس الجامعة. الأمر مختلف بعض الشيء في جامعات أمريكا، فالبساطة هي نفسها، لكن ثمة بعض التقاليد والفروقات الفرديَّة الحاكمة للملابس والاحتفالات هنا وهناك، خاصة إذا ما تعلق الأمر بالمناسبات الرسميَّة.



#### رؤية الذات

في ثاني أيام المؤتمر، مرت المناقشات داخل المؤتمر حول رؤية الهذات العربيَّة في أدب الآخر الفرنسي والعكس. كان الناقد المغربي عبدالفتاح كيليطو يرفض فكرة أن الشرق يعني الروح، ومنبع للإلهام، وأن الغرب هو الجسد والمهادة، في حين أعتقد أنا ذلك. لذا في الليلة التالية كنتُ حريصاً على حضور ندوة توقيع كتابه الجديه، المقامة في إحدى المكتبات بوسط المدينة، كتبه كيليطو بالفرنسيَّة تحت عنوان «أتكلم جميع اللغات ولكن بالعربيَّة»، ورغم أن تلك الليلة كانت شديدة البرودة أكثر من المعتاد، رسم فيها الثلج خطوطاً بيضاء تتساقط بانتظام لتفرش أسفلت الطرقات الضيقة باللون الأبيض في تشكيل لا يعرف قراءته إلا أبناء بوردو، رغم البرودة فإن إحساساً بمتعة الاكتشاف يتملكني. كان حفل التوقيع داخل قاعة صغيرة تسع حوالي 30 شخصاً، ملحقة بمكتبة ودار نشر تويفال» الفرنسيَّة الشهيرة، التي تطبع كل عام مئات الكتب الأدبيَّة والنقريَّة.

كيليطو كان أسبقنا إلى الحضور، جلس منفرداً في صدر القاعة وأمامه نسخ الكتاب. الرجل يسلم ببشاشة ومودة على كل من يحضر، ورغم هذه البساطة البادية عليه، إلا أن سمة الكاتب الكبير تعلن عن نفسها عبر لغة جسده وبسماته الواثقة. ثم ساد الصمت وبدأت الندوة. كنا نستمع إلى كلماته بشغف وترقب وهو يتحدث عن مضمون دراسته. القاعة امتلأت بالحضور كان معظمهم من تلامذته بجامعة بوردو 3 وبعض من المثقفين.

عنوان الكتاب غريب على أذني، خاصة وأن كيليطو كتبه بالفرنسيّة، فماذا يريد أن يقول الرجل للقارئ الفرنسي؟ هل يدافع الكتاب عن كل ما هو ناطق بلسان عربي كنوع من الانتصار الغريزي للعروبة أم أنه يتجه اتجاهاً آخر؟ كان كيليطو في عرضه لدراسته يحلّل فكرة المكوّن اللغوي الذي يتربّى عليه كل إنسان في ثقافته وهويته الأصليَّة. فمثلاً للعرب ثقافتهم وهويتهم الخاصة، إلا أن كل منطقة عربيَّة تتميز بثقافة ما مختلفة عن مثيلاتها ولها خصوصيتها وتأثيرها على مواطنيها، تمتلك تراكيبها ومفرداتها اللغويَّة الخاصة التي قد لا تتشابه بنسبة عالية مع مناطق عربيَّة أخرى، وهو ما يعني أن الثقافات العربيَّة متعددة في تفاصيلها وعامة في تاريخها ولغتها وبعض أعرافها، لذا من السهل رغم بعض الصعوبات تأقلم الإنسان العربي إذا ما وجد في منطقة عربيَّة أخرى برغم الفروق الثقافيَّة الغربي إذا ما وجد في منطقة عربيَّة أخرى برغم الفروق الثقافيَّة

لكن إذا ما تعلق الأمر بالجمع بين ثقافتين متغايرتين تماماً لدى الإنسان العربي، فماذا يمكن أن يحدث له داخل ثقافة أخرى ناطقة بلغة غير لغته الأم، كالفرنسيَّة أو الإنجليزيَّة مثلاً؟ هنا يقرر كليطو أن هذا الوافد الجديد من الشرق إلى الغرب سيقع فريسة



## الآخر الفرنسي

في اليوم الثالث كان ميعاد محاضرتي التي سأقدم فيها ملخص بحثي. تحدثت بالعربيَّة وترجمت الصديقة والأكاديميَّة الفرنسيَّة مغربيَّة الأصل، فاطيمة، كلماتي إلى الفرنسيَّة. ثمة إحساس بالنقص لأنك تتحدث بالعربيَّة وتعبر عن نفسك بها أمام جمهور لا يعرفها، كما أنك أيضاً لا تعرف وقع المعنى الذي ستنقله إليهم ترجمة كلماتك. أنا الآن أبعد عن الحقيقة بخطوتين كما قال أفلاطون في جمهوريته، أبعد خطوة عن الحقيقة بثقافتي وأفكاري التي تكونت كلها من القراءة والمعايشة داخل هويَّة عربيَّة، كما تبعد ترجمة كلماتي عن المعنى المحدد الذي أريد قوله خطوة ثانية. غالب الظن أن صديقتي المترجمة حاولت جاهدة نقل المعنى بما يتواءم والفهم الغربي وليس بمعناه العربي الحقيقي المقصود، ربما كان الاختلاف البعد لأفلاطون الذي أخبرنا في جمهوريته الفاضلة أن كل الأشياء في عالمنا مجرد ظل لنظائرها الأصليَّة في عالم المُثُل، أي أننا نبعد خطوة عن الحقيقة، وأن الفن الذي يرصد ويترقب حركة الإنسان ويسجلها في لوحاته وفنونه يبعد خطوة أخرى عن الحقيقة.



جمعنا في إحدى الفعاليات الثقافيَّة بالكويت، أن الوطن يظل كامناً الغربي وليس بمعناه العربي الحقيقي المقصود، ربما كان الاختلاف المائة. ولا تفارقنا تلك الفكرة الغربي وليس بمعناه العربي الحقيقي المقصود، ربما كان الاختلاف بسيطاً لكن الأمر على كل حال يظل مبتعداً خطوتين عن الحقيقة. والا بالممات. المجد لأفلاطون الذي أخبرنا في جمهوريته الفاضلة أن كل الأشياء تحت سيطرة كامنة وتربّص كامل أو جزئي في أبسط الحالات في عالمنا مجرد ظل لنظائرها الأصليَّة في عالم المُثُل، أي أننا نبعد من اللغة الأم لهذا المتكلم، وهو ما يعني أنه لا فكاك من ثقافتك ويسجلها في لوحاته وفنونه يبعد خطوة أخرى عن الحقيقة. الاختياري، لكن سيبقى الوطن نخلة سامقة مرشوقة بالقلب إلى الاختياري، لكن سيبقى الوطن نخلة سامقة مرشوقة بالقلب إلى النفات الأجنبيَّة الجديدة الوافدة عليك بنفة عربيَّة تكتنفها الروح العربيَّة.

لقاموســه ومكونه اللغوي الذي تربى عليه، وســيبحث معظم الوقت

داخل ذهنه عن مقابل له في لغته الأجنبيَّة الجديدة. وإذا ما وجد مثل هذا المقابل مع الفوارق طبعاً سنجده يتلفظ به بشكل يحمل

كثيراً من سمات صوتياته العربيَّة وسيبذل جهداً كبيراً لكي يعبر عن

نفسه تعبيراً ذاتياً صافياً بلغته الجديدة. وإذا ما حدث واستطاع ذلك،

فإن ذاته الأصليَّة التي يعبر عنها بلغة مغايرة تربَّت ونشــأت في بيئة

عربيَّة، لذا سيحمل تعريفُه لتلك الذات العربيَّة التي تسكنه الكثيرَ من مفرداته وتخييلاته ورؤاه التي بثتها فيه أدبيات اللغة والنشأة

العربيَّة، إنها ملتصقة به التصاقاً توأمياً لا يمكن الفرار منه، تماماً

كما أخبرني ذات يوم الشاعر اللبناني وديع سعادة في لقاء عابر

هذا الصراع الداخلي يرتبط ويلتصق بالمهاجر العربي إلى الغرب الذي نشأ في ظروف ومواصفات معينة ومطلوب منه أن يفكر ويكتب ويتصرف داخل سياق ظروف أخرى. طافت في رأسي وقتها معالجة ويليام شكسبير لهذه الفكرة في مسرحيته «عطيل»، إذ ينتصر مفهوم الشرف الشرقي لديه، ذلك الذي نشأ عليه، على كل الصفات المكتسبة في ثقافته الجديدة. لقد تحدثت شخصيته العربيَّة عندما كان يقتل «ديدمونة» بينما لسانه كان يلعنها بالإنجليزيَّة.

كانت ورقتى حول رؤية الآخر الفرنسي في مسرح وأدب المصريين، وعنونتها عنواناً فرعياً هو: «من الانبهار بالآخر إلى الصدام بـه»، وحلَّلتُ صورة «الآخر» الفرنسي على ثلاثة أوجه رئيسة: أولها التعريف بهذا الآخر والانبهار به، وثانيها إعادة تعريف

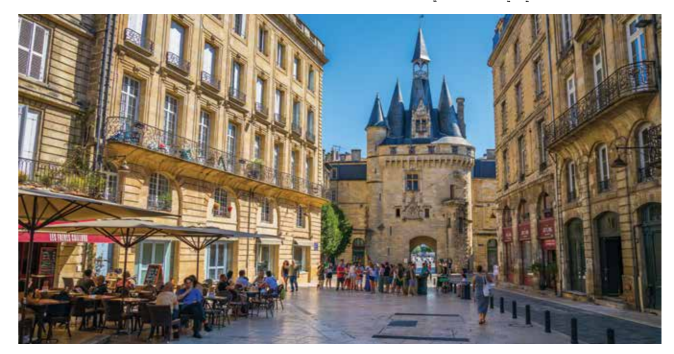
بدأ تصوير الآخر الفرنسي في الأدب المصرى بالظهور في النصف الثاني من القرن التاسع عشر، مع ازدهار التجارة والتعليم. في البداية، كان هذا التصوير يغلب عليه الانبهار والدهشة، كما يظهر في رواية «علم الدين» لعلى مبارك (1882) التي وصفت رحلة أحد الشيوخ في أوروبا، وكتاب «تخليص الإبريز في تلخيص باريز» لرفاعة الطهطاوي (1834) الذي وثّق مشاهداته في باريس. كما تكرر الانبهار في رواية «عصفور من الشرق» لتوفيق الحكيم (1938)، ورواية «أديب» لطه حسين (1935)، حيث يصطدم البطل العائد من باريس بجمود قريته.

الاحقاً، تحول التركيز من الانبهار إلى إعادة تعريف الذات المصريَّة عبر المقارنة بالآخر الفرنسي. هذا التحول يظهر في رواية «أصوات» لسليمان فياض (1972)، حيث توصف الشخصيَّة المصريَّة وسلوكياتها من خلال قصة امرأة فرنسيَّة تواجه عادات القرية، وفي الثلاثيَّة المسرحيَّة لعلى أحمد باكثير (1910 - 1969)، التي تصوّر الفرنسيين غازين وتبرز كفاح المصريين ضدهم، مما يعيد تعريف الهويَّة المصريَّة عبر المقاومة. ويُظهر هذا التحول كيف تطور تصوير الآخر الفرنسي في الأدب المصرى، من كونه مصدراً خمسين شخصاً.

للانبهار إلى أداة لفهم الذات المصريَّة وتحديد هويتها. وقد تم تحويل الكثير من هذه الأعمال إلى أعمال مسرحيَّة وسينمائيَّة.

أما الوجه الثالث الخاص بالصدام بين الذات المصريَّة وذات الآخر الفرنسي، فنراها في مجموعة من الأعمال التي تعيد تفسير الذات المصريَّة في ضوء معرفتنا بهذا الآخر، وثالثها الصدام مع وتقييم وضعيَّة هذا الآخر وتشتبك معه وتتهمه بالانحياز لمصالحه وتصطدم سياسياً وفكرياً معه، من مثل رواية «القاهرة.. بيروت.. باريس» لممدوح الشيخ (2006)، وفيلم «المدينة» ليسرى نصر الله (1999)، وفيلم «حالة حب» (2004) لسعد هنداوي، ذلك الفيلم الذي يرصد عودة الأخ الفرنسي للبحث داخل مصر عن أخيه المصرى، ويتم الصدام المعرفي والسلوكي فيما بينهما.

أثارت الورقة جدالاً واعترض كيليطو كما سبق وقلنا على فكرة الروح الشرقيَّة والجسد الغربي، وقال إن العالم تجاوز ذلك الأمر وتناسجت وتشابكت الثقافات وقلّت الخصوصيَّة رغم كمونها داخل بعض الذوات والهويات. كان ذلك يوماً مثيراً رأيت فيه وقع ما كتبت في عين الآخر، الفرنسي أو المهاجر إليها. ثم تعرفت بعد الجلسة النقديَّة إلى أنشطة كثيرة داخل الجامعة وحضرت عرضاً مسرحياً لفرقة فرنسيَّة من المستقلين بها عناصر عربيَّة، تحدث العرض عن الاغتراب عن الذات ولعب على أفكار المسرح الفقير لغروتوفسكي، رقصات أدائيَّة بسيطة وآلات موسيقيَّة تجمع الغربي بالشرقى، خلطة فنيَّة لوازمها التقنيَّة مجرد ملابس وإكسسوارات يمكن جمعها في حقيبة. الحضور كان قليلاً، معظمه من طلبة الجامعة وبعض أساتذتها، فالقاعة صغيرة ولا تحتمل أكثر من

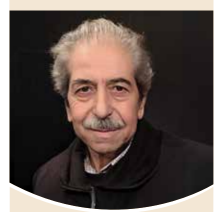




### متحف مفتوح

كان اليوم الرابع خلاباً جداً، إذ اكتشفت فيه تضاريس مدينة بوردو ونهرها الصغير، والجسر ذا القنوات التي يتطابق عددها مع حروف اسم نابليون بونابرت بالفرنسيَّة، ذلك الجسر الذي يضاء ليلاً ليمنحنا غموضاً غريباً. في صباح ذلك اليوم زرتُ كنيسة سان ميشيل القريبة من بوردو، والمهجورة منذ عشرات السنين، فمنذ خُرِقت تحولت لمزار سياحي، قيل لي إنها استخدمت لفترة قصيرة سـجناً. إنها قلعة مهيبة ما زالت آثار الحريق على جدرانها وفي طرقاتها، إلى جوارها وحولها محال صغيرة لبيع لوحات الفن التشكيلي أو لبيع المأكولات والمشروبات. الأشجار التي تنمو بجوارها ذات أشكال غريبة لم أرها قبلاً، تظهر وكأنها تبكى على أطلال عهد مضى. كان رفيقاي في الرحلة دانيا القواس، اللبنانيَّة الجميلة ذات القلب الطيب، التي رافقتني طوال أيام وجودي ببوردو وظلت ترشدني للمزارات والأماكن حتى بعد أن غادرتُ بوردو لباريس، والصديق خالد الزيات، مصرى يحضر للدكتوراه في أدب القاص المصري محمود البدوى الذى أعشق أنا الآخر كتاباته رغم بدائيتها نسبياً بالنسبة لكتابات يوسف إدريس ونجيب محفوظ، إنها كتابة طيبة ومباشرة لكنها آسرة، جمعتنا المناقشات الكثيرة حوله وصارت صداقة للآن؛ وتلك حكاية أخرى.





عبدالناصر حسو ناقد مسرحي من ألمانيا

شهد المسرح العربي، بعد عقود من الانفتاح على تجارب «ما بعد الدراما»، ظهور عروض تتجاوز هذه التجارب، وإن خَفَت فيها الجانب الدرامي. هذا التحول يشير إلى أن ما مارسـه المسـرح العربي تحت مسمى «ما بعد الدراما» كان فى الواقع تجاوزاً للدراما التقليديَّة. لقد حافظت هذه العروض على العناصر المسرحيَّة القديمة من دون أن تهيمن عليها، بل أعطت كل العناصر حضوراً متساوياً في العرض.

ويقوم مفهوم «ما بعد الدراما» في المسرح العربى المعاصر على تجاوز المركزيات التقليديَّة، مثل: سلطة الكاتب، ومركزيَّة النص، وصياغة الحبكة، وتجزئة الحكاية والسرد، دون إقصائها تماماً. يستجيب هذا التوجه لواقع الجمهور العربى الفكرى، والسياسي، والتكنولوجي، بهدف خلق نصوص مسرحيَّة تفاعليَّة.

لحكايـة ذات معنى، ويرفض أن يكون العرض مجرد تسلية فارغة. عندما يحضر الجمهور منهجي. عرضاً مسرحياً، فإنه يبحث عن مضمون يعكس واقعه ويطرح أسئلة مجتمعه. إذا نظرنا إلى هـذا التوجه من زاوية المسرح الجديد الذى تجاوز «ما بعد الدراما»، نلمس بوضوح ابتعاداً عن مركزيَّة النص والحبكة لصالح

آفاق الدراما العربية الجديدة

> تجربة العرض/الفرجة، والارتباط المباشر بالواقع والجمهور.

يضع هذا الأمر المسرح العربي في موقع جدلى يطالب بالتغيير، حيث يتقاطع فيه الإرث الدرامي مع تحولات «ما بعد الدراما» بهدف إثارة الأسئلة دون تقديم إجابات.

لم يعرف المسرح العربى المعاصر تياراً أو منهجاً واضحاً بين تجاربه، حتى في الفترات التى حاولت فيها تأصيله وربطه بالهويَّة الثقافيَّة؛ بقيت هذه التجارب مجرد اجتهادات فرديَّة، وذلك في ظل غياب الدراسات التنظيريَّة، ما أدى إلى ضعف التراكم المعرفي. أسهمت هذه العوامل فى تشتت التجارب، وعدم وجود نسق فكرى أو معرفي يجمعها، مما جعل معظم الأعمال المسرحيَّة العربيَّة مجرد محاكاة للتجارب العالميَّة، دون تبنى منهجيَّة تتناسب وخصوصيَّة المجتمعات العربيَّة.

فشل التجربة المسرحيّة مرهونا بالاجتهاد الشخصى. وبرغم وجود تجارب مهمة، فإنها لم تؤسس لحركة مسرحيَّة عربيَّة متكاملة، بل حملت سمات المسرح الجديد المنفتح على الفنون المعاصرة من دون أن تقطع صلتها بـ«ما بعد الدراما» بشكل تام. لا يزال المسرح العربي يبحث عن صيغة تجمع بين الخصوصيَّة المحليَّة والوعى الجمالي العالمي، ضمن إطار تنظيرى يتيح تراكم التجربة وتطويرها بشكل

امتد هذا التحول ليشمل علاقة المسرح والتكنولوجيَّة في المنطقة. بجمهوره الذي أصبح شريكاً فاعلاً في قراءة العرض. يتقاطع هذا الأمر مع الذائقة العربيَّة التى تميل بطبيعتها إلى الحكاية ذات التعبير الإنساني، حتى وإن افتقرت إلى الحبكة

الدراميَّة. يتعامل الجمهور العربى مع ما يُعرض على الخشبة بوصفه امتداداً للواقع، مما يمنحه بعداً تداولياً يتجاوز حدود النص.

هذا النوع من العروض يخفف من أعباء الدراما، ويجعل الممارسة المسرحيَّة أداة للتفكيك وبناء عالم متخيل على الخشبة. تتحول الشخصيات إلى حالات اجتماعيَّة، قد تقترب من المفاهيم المجردة، دون الاهتمام بتقنيات الأداء. يخرج الأداء من تمثيل الشخصيَّة نحو تجسيد «الذات المؤدية»، وهذا يفتح المجال أمام صدق الأداء الذي يتقبله الجمهور ويتفاعل معه، لأنه يرى على الخشبة ما يشبهه من دون أقنعة.

في سياق «ما بعد ما بعد الدراما» تبدو خشبة المسرح العربى فضاءً مفتوحاً للتفاعل بين الممثل والجمهور. الجمهور هو من يصنع المعنى، ويمنح دلالته، ويبحث في تأويلاته، حيث تُنسب الحكاية في لحظتها عبر تبادل هـذه «الفردانيَّـة» جعلـت نجـاح أو السـرديات الشـخصيَّة، مما يعيد المسرح إلى طبيعته طقساً جماعياً، وتصبح الخشبة مساحة للتفاوض على المعاني.

واجه مفهوم «ما بعد ما بعد الدراما» موجة من النقد بعد تطبيقه بشكل خجول في سياقات عربيَّة لم تتهيأ لها البنى الثقافيَّة، أو الاجتماعيَّة، أو حتى السياسيَّة، لتقبل تحولاته وتشكيلاته الجماليَّة. ومع مرور الوقت، بدأت صلاحيَّة «ما بعد الدرامي» تتراجع في الخطاب النقدي العربي، بسبب قصوره عن مواكبة المتغيرات الاجتماعيَّة والسياسيَّة

على الرغم من ذلك، أنجزت بعض التجارب العربيَّة نماذج من هذا النوع، الذي سُمى في المسارح الأوروبيَّة بـ «ما بعد ما بعد الدراما» أو «نيودراما»، على مستوى العرض

مسرحى. تلامس هذه التجارب آفاق «ما بعد ما بعد الدراما» من حيث الاشتغال على حكايات حقيقيًّة يقدمها أصحابها، مما يجعل التركيز منصباً على الحالة بدلاً من الأداء وتقنياته، كالانفعالات والمشاعر.

والنص. حدث هذا في سياق التحولات التي

طرأت على الثقافة المعاصرة، من دون البحث

عن نظريَّة جديدة أو الانتماء إلى تيار جديد.

الجديدة تتقاطع بشكل جزئي مع خصائص

هذا النوع المسرحي، من خلال تفكيك السرد

واللغة والوعي الذاتي في النص. قد يفتح

هذا الباب لتوليد مفاهيم مسرحيَّة تنتمي إلى

الثقافة العربيَّة، لا تختلف عن «ما بعد ما بعد

الدراما» الأوروبيَّة بشكل مؤقت، باعتبارها لم

أحدثت بعض التجارب المسرحيَّة في

البلــدان العربيَّــة نقلــة نوعيَّة في المســرح

المعاصر، وكانت قريبة من التجارب

الأوروبيَّة، بخاصة في تناول القضايا الراهنة،

وتوظيف الوسائط الفنيَّة. فقد جمعت بين

الرؤى الأدائيَّة والتكنولوجيا الرقميَّة بطريقة

غير تقليديَّة، حيث مزجت بين البث المباشر

عبر الإنترنت، مع عروض مسرحيَّة، مما سمح

بتفاعل جماهيرى أكثر تنوعاً، لدرجة أن

تقاطعت بعض التجارب المسرحيَّة العربيَّة

المعاصرة مع مفاهيم أوروبيَّة، في انعكاس

لتحولات جماليَّة وفكريَّة فرضها السياق

التاريخي، والاجتماعي، والثقافي. تحمل

هذه التجارب في طياتها بعداً أيديولوجياً،

إلى جانب أبعاد أخرى تفتقر إليها «ما بعد

الدراما»، لذلك يتحدد الصراع من خلال

تُنتے عروضها في أوروبا، مع مفاهيم «ما

بعد ما بعد الدراما» من دون وعى مباشر،

بل في سياق التطور الفني. بناءً على ذلك،

لم يتبن المسرحيون العرب حتى الآن مصطلح

«ما بعد ما بعد الدراما». والحقيقة أن هناك

خلافاً حول هذا المصطلح حتى داخل المسرح

الأوروبي. ومع ذلك، تتقاطع بعض التجارب

العربيَّة مع هذا التوجه في بعض ملامحه،

مثل تقديم شهادات واقعيَّة حقيقيَّة في فضاء

يتفاعل العديد من التجارب العربيَّة، التي

إبراز تداول المقدس بين الناس.

الجمهور شعر بأنه جزء من التجربة.

تتبلور تياراً منهجياً بعد في المسرح العربي.

بدأت بعض التجارب المسرحيّة العربيّة

في هذه التجارب، تتراجع الحبكة لصالح حضور الذات المتكلمة، ويصبح النص نابعاً من التجربة الفرديَّة. تتحول الشهادة إلى سرديَّة مركزيَّة تؤسس لدراميَّة جديدة تتجاوز حدود التمثيل، وتؤكد على الحضور الواقعي. يُعاد تشكيل العلاقة بين المسرح والواقع، ليغدو السرد فعلاً لبناء المعنى، ويعيد للمسرح وظيفته الإنسانيَّة.

يمكن النظر إلى دخول فعل الحكى في أفق «ما بعد ما بعد الدراما» بوصفه تجديداً في مفهوم السرد المسرحي، إذ يتحول السرد من مجرد أداة لنقل الحدث، إلى عنصر وأسئلته الملحة. مركزى يتحكم في بنية الأداء نفسه. هذا التحول يعكس تغيراً في موقع الراوى الذي يصبح ذاتاً فاعلة، تقدم شهادة حيَّة، تشكل العرض المسرحي وتعيد صياغة العلاقة بين النص والجمهور. في هذا الإطار، تتراجع الحبكة التقليديَّة لصالح التركيز على حضور الـذات المتكلمة، مما يجعل النـص نابعاً من تجربة فرديَّة لا يمكن اختزالها.

> في ظل التجريب المستمر الذي يميز التجارب المسرحيَّة العربيَّة الحديثة، برزت توجهات جديدة تتجاوز منطق «ما بعد الدراما» إلى إعادة التفكير بالدراما من موقع نقدى، مع الحفاظ على بعض أدواتها. اعتمدت هذه التجارب على الذكريات، والسيرة الذاتيَّة، والوثائق، والشهادات، نحو مقاربات تندرج في أفق تجارب جديدة. يُعاد النظر في العلاقة بين الـذات والجماعة من خلال المراجعة النقديَّة التي تنتج جماليات هجينة أكثر اتصالاً بالواقع العربي وتحولاته السياسيَّة، والاجتماعيَّة، والاقتصاديَّة.

> لعل أكثر التجارب العربيَّة وضوحاً في هـذا الاتجاه هـى التجارب التفاعليَّة بين

الراهن بأساليب معاصرة. تهدف هذه التجارب إلى تفكيك البنية الكلاسيكيَّة وإعادة تركيبها بما يتوافق والرؤى الجماليَّة والفكريَّة الحديثة، مستلهمة سياقاتها الأصليَّة لتقدمها ضمن أطر عربيَّة أو شرق أوسطيَّة معاصرة. توصف هذه التجارب أحياناً بأنها تفكيك لمفاهيم الهويَّة، واللغة، والسلطة، وإعادة قراءتها وتقديمها ضمن بنى مسرحيَّة هجينة تمزج بين الأداء، والفيديو، والموسيقي، وأشكال التعبير الحركي. تبقى هذه التجارب جزئياً في فضاء «ما بعد الدراما» وتحافظ على البنية المسرحيَّة. بذلك، تتجاوز الشكل المسرحي التقليدي، وتخلق فضاءً أدائياً متعدد الأصوات والتقنيات، يعكس تعقيدات الواقع

الثقافة العربيَّة والأوروبيَّة حول إعادة تأويل

النصوص الكلاسيكيَّة في سياق المجتمع

جسدت بعض العروض المسرحيَّة العربيَّة سمات «الدراما الجديدة» بشكل متفاوت، ومحكوم بسياقات سياسيّة، وثقافيّة، وفنيَّة، يمكن تصنيفها ضمن تيار جديد في بعض عناصرها، حيث يعيد هذا النوع الاعتبار إلى النص والسرد.

كمثال على ذلك: تجربة مونودراما «جوغينغ» للمخرجة اللبنانيَّة حنان الحاج على: تجاوزت هذه المونودراما التجارب السابقة لها، وبدأت في كسر البني السرديَّة في العرض، مما يجعلها تقترب من التجارب المعاصرة في بعض عناصرها الفنيَّة. تتشكل الحكاية من سيرة حياة الممثلة التي تحلم بأن تمثل دور «میدیا»، لکنها تؤدی دورها علی الخشبة، وتُدمج في العرض سير حياة ثلاث نساء أخريات. هذا المزج في البنية يخفف من الدراما، ويعيد بناء سرديَّة شخصيَّة «ميديا» من منظور نسوى يركز على فعل الروى. يؤكد هذا تراجع هيمنة الصورة البصريَّة والبحث عن سرديات متماسكة، عن نص قابل للأداء، وبالتالي يمكن استيعاب التجارب السابقة ضمن مفهوم التجريب من خلال السرد.

يفضل جمهور المسرح العربى الاستماع

المَسْلَحِ العدد (73) - اكتوبر 2025



قدم طلبة قسم التمثيل في المعهد العالي للفن المسرحي في دمشق أخيراً، عرض تخرجهم بعنوان «يوم عادي» بإشراف المخرج يزن الداهوك، عن نص إلمر رايس «مشهد في الطريق» (1929)، وهو النص الذي ارتبط تاريخياً بالواقعيَّة الأميركيَّة وبمرحلة ما بعد الحرب العالميَّة الأولى والكساد الاقتصادي الكبير في الولايات المتحدة.

> آنا عكاش كاتبة ومخرجة مسرحية من سوريا

ولكن، اختار مشرف العرض نقل النص إلى زمن افتراضى مغاير هو نيويورك 1969، ما بعد حرب فيتنام، أي زمن أزمة أخرى عميقة شكّلت الانعطاف السياسي والاجتماعي للقرن العشرين الأميركي.

التحويل الزمني هدف إلى خلق تقاطع تاريخي بين سياقين: الأول، انهيار المنظومة الاقتصاديَّة بعد الحرب العالميَّة الأولى، والثاني، الانكسار الأخلاقي والاجتماعي بعد حرب فيتنام.

وقال الداهوك إنه أعاد كتابة ما يقارب 90% من النص، مع الإبقاء على مشهد القتل الذي شكّل ذروة النص الأصلى لكنه كان غير مرئي. في «يوم عادي» يصبح هذا المشهد مرئياً، ليغدو لحظة اختبار درامي لطاقات الطلاب التمثيليَّة. هذه الإستراتيجيَّة مرتبطة بخصوصيَّة مشروع التخرج: فالمطلوب ليس إنتاج عرض مكتمل

الصنعة فحسب، بل تأمين فضاء تمريني يُتيح لكل طالب مساحة متكافئة لاستعراض أدواته في الأداء الجسدي والنفسي.

بهذا المعنى، يمكن النظر إلى العرض بوصفه «إعادة كتابة على الخشبة» أكثر منه «إعداد نص»، إذ لا يعود المرجع الأدبى سوى ذريعة لتوليد بنية جديدة قائمة على ارتجالات، وإضافات، وتحولات في بناء الشخصيات والعلاقات.

#### فسيفساء

لم يتم التعريف بالشخصيات دفعة واحدة، بل عبر انتقال انسيابي من حكاية أسرة إلى أخرى. هكذا، ومع تقدّم العرض، يُبنى المشهد الدرامي كفسيفساء من سبع حكايات مستقلة: عائلة ليبو، عائلة جونز، عائلة مورانت، عائلة كابلان، عائلة بوكانان، الملاكم اليتيم ديك، إضافة إلى سانكي بائع الحليب وإيستر المدير، وحكاية الحارس أولسن. كل أسرة تقدُّم بوصفها بنية مكتملة بذاتها، لها مشكلاتها الداخليَّة ولحظات توترها وانفراجها، من دون أن يُحدث

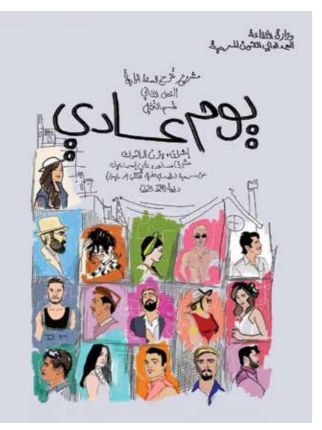
ذلك خللاً في البناء الكلي. على العكس، يتعزَّز الإحساس بأننا أمام بنية دراماتورجيَّة متوازنة، تعدديَّة الحكايات تمنح العرض غنيَّ إنسانياً، وتتيح للطلاب فرصاً متساوية لتجسيد أدوار مركّبة ضمن شبكة مترابطة من العلاقات اليوميَّة. بهذا الشكل، يصبح العرض مرآة لتجربة العيش المشترك في فضاء واحد، حيث الحكاية الفرديَّة لا تنفصل عن الجماعيَّة، بل تتجاور معها لتشكّل صورة كاملة للبناء بوصفه عالماً صغيراً قائماً بذاته.

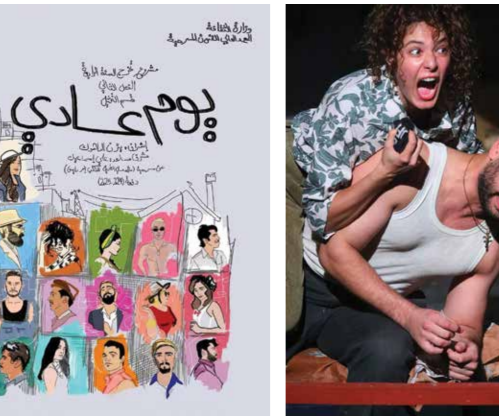
اختار الداهوك أن يظل داخل أفق الواقعيَّة، برغم شيوع اتجاهات مسرحيَّة أخرى في تجارب المعهد خلال السنوات الأخيرة. فالديكور واقعى تفصيلي يقسم فضاء المسرح الدائري إلى مستويين: علوى (شقق مورانت، ديك، بوكانان)، وسفلى (شقق ليبو، كابلان، جونز، المدخل، الباحة، غرفة الحارس). لكن الديكور لا يكتفى بكونه إطاراً واقعياً لبناء سكنى في نيويورك أواخر الستينيات، بل يستدعى في شكله العام لعبة «البيت بيوت» التي مارسناها أطفالاً: تقسيمات واضحة، مستويات متجاورة، شقق صغيرة تنفتح وتغلق، شرفة عائلة كابلان التي تطل على الشارع، وممرات تتيح الانتقال من حكاية إلى أخرى. على الخشبة، يتحول هذا البناء إلى مسرح مصغّر للحياة اليوميَّة، حيث لكل عائلة زاوية تحمل علاماتها الخاصة. الأغراض المسرحيَّة موزعة بدقة: مقاعد خشبيَّة في الباحة، صندوق بريد

مهترئ، بوسترات على الجدران، أدوات موسيقيَّة عند ليبو، وأوراق لعب عند جـورج جونز، مطبخ متكامل لدى عائلـة مورانت، دراجة سانكي الهوائيَّة. الأزياء واقعيَّة أيضاً، تحاكى موضة الستينيات المتأخرة: فساتين قطنيَّة بسيطة، بذلات باهتة، قمصان بألوان محايدة، مع تفاصيل دقيقة مثل المكياج الذي استُخدم لتكبير أعمار بعض الممثلين الشباب ومنحهم مصداقيَّة في تجسيد شخصيات أكبر سناً. هذه العناصر لم تكن مجرد زينة، بل هي جزء من تمرين الأداء الواقعي، حيث يُطلب من الممثل التعامل مع التفاصيل الصغيرة بوصفها امتداداً لشخصيته.

وبدت الإضاءة وظيفيَّة، تخدم الانتقالات وتحدد الفضاءات وزمن الحدث دون أن تنزلق إلى مستويات رمزيَّة أو تجريديَّة. هذه الوظيفة تتناغم مع الهدف التعليمي: تكريس مهارة الممثل في بناء الشخصيَّة عبر تفاصيل الأداء، لا عبر وسائط بصريَّة إضافيَّة.

الموسيقى أيضا بدت وظيفيَّة وجزءاً من البنية الدراميَّة لا مجرد زينة، فلقد استخدمت لنقلنا بين عوالم الشخصيات وكثافة انفعالاتها. حضور الروك أند رول في بعض المقاطع بدا اختياراً مقصوداً، يربط زمن الحدث (1969، ما بعد فيتنام) بالمزاج الثقافي الغربي آنذاك، حيث كانت موسيقى الروك تعبيراً عن الغضب، عن التمرّد، وعن الحاجة إلى كسر القيود.





الرقصات كانت حركات عفويَّة متوترة، تنسجم مع موضوع العرض عن انهيار العلاقات الإنسانيَّة تحت ضغط الاقتصاد والسياسة. في لحظات بدا الجسد الراقص كأنه يحتجّ على الكلام أو يكمل ما عجـز الحوار عن قوله. وهكذا، فإن توظيف الموسيقى والرقصات لم يكن زخرفياً، بل كان جزءاً من «دراماتورجيا الجسد» التي تُدخل الفوضى اليوميَّة إلى المسرح، لتوازيها الفوضى الإيقاعيَّة للروك.

من أبرز التغييرات البنيويَّة إدخال شخصيات جديدة (مثل فنسنت في عائلة جونز) وتحويل بعض البني (منها عائلة كابلان التي باتت روسيَّة مهاجرة). هذا التلاعب بالشبكة الأصليَّة مرتبط بضرورة توزيع الأدوار بعدالة، وإيجاد فضاءات تتيح للطلاب التعبير عن أنفسهم. في المقابل، حافظ العرض على الوظائف الدراميَّة الكبرى للنص الأصلى: العائلة بوصفها مختبراً للتوترات الاجتماعيَّة، الحي السكني مسرحاً للتصادم بين الطبقات، واليومي بصفته فناعاً يخفى تحت سطحه العنف والانفجار.

إلى جانب ذلك، عززت البنية الجديدة ثيمات أساسيَّة: مشاكل الحمل والعنوسة، الحب المستحيل، ضغط العمل، وتجاور العائلات المثقفة من الطبقة الوسطى مع عائلات لا علاقة لها بالثقافة، بما يولَّد مفارقات جارحة بين التطلعات والواقع. تتكشَّف على الخشبة أسرار يعرفها الجميع لكنهم يتكتمون عليها: علاقة آن مع سانكي، إدمان القمار لدى جونز الذي أدى إلى خسارته ثروته، صندوق البريد الذي يضع فيه آدم رسائل مزوّرة إلى أخته ليغرس فيها وهماً بالأمل. كذلك يحضر الغائب عبر شخصيَّة ويلى، ابن مورانت وآن الذي لا نراه أبداً، لكنه يشكّل ثقباً في ذاكرة الأسرة.



تحدث العرض بالعربيَّة الفصحى، ما أضفى مسافة جماليَّة مقصودة بين اليومي المحلى والعالم المسرحي. أما مورانت، فيمثّل نموذجاً خاصاً: عنفُه المبرّر يصدر عن مشاركته في حرب فيتنام وإصابته بالاكتئاب المزمن، وهو ما ينعكس مباشرة في علاقته بأسرته ويحوّل عنفه المنزلي إلى انعكاس لندوب جماعيّة.

ما بدا في الحوار بين كابلان ومورانت مجرد سجال حول قرارات حكوميَّة عبثيَّة في زمن ما بعد فيتنام، سرعان ما ينفتح في إسقاط غير مباشر على الوضع المحلى. قراءة الجريدة تتحول إلى مرآة يوميَّة مألوفة. يمتد النقاش إلى النقابات، فيطرح سؤال القوة والضعف: هل يمكن للنقابة أن تكون أداة لتحصيل الحقوق كما في مثال الموسيقيين والفنانين؛ أم أنها مجرد واجهة عاجزة؟ ويشتبك الحوار أخيراً مع ســؤال الثورة والسلطة: الاشــتراكيَّة، الرأسماليَّة، الاســتبداد، التدخل الأجنبي؛ تُستحضر في جدال حاد يفضي إلى خلاصة مرة: «الغرباء هم من يمتلكوننا، وهم يحرضوننا على التمرد».

لكن وسط هذه الحدة، تأتى خاتمة العرض جرس إنذار وبارقة أمل في آن: مشهد روز وآدم بعد مقتل والديها يختزل خياراً وجودياً: «سنعيش... بكل الألم سنعيش». وكأن النص يقول إن الإنسان، برغم كل الخسارات، لم يعد يملك ترف الانهيار، بل فقط إرادة الاستمرار. بهذا المعنى، يتحول العرض إلى خطاب عن الصمود الإنساني لا عن السياسـة وحدها، عن البقاء في قلب الخراب بوصفه خياراً قاسـياً

#### وحدة

يحافظ العرض على وحدة زمنيَّة ومكانيَّة كلاسيكيَّة (يوم وليلة)، باستثناء مشهد الختام بين روز وآدم الذي يجري بعد عدة أيام. يضاف إلى ذلك استثناء آخر يتمثل في المشهد الوحيد الذي يجري خارج الحي، حيث نتابع لقاء آن مع سانكي في عيد ميلادها، بما يفتح نافذة صغيرة على عالم آخر مختلف عن ضغط البناء المغلق، لكنه يظل مرتبطاً به من خلال تبعات العلاقات المتشابكة. هذه المعالجة تمنح البناء بعداً تراجيدياً تقليدياً: البداية اليوميَّة الرتيبة تتحول بالتدريج إلى كارثة. هنا يستثمر العرض فكرة «العادي» بوصفه حاملاً للمأساوي: ما يبدو عادياً في السطح هو في جوهره بنية مشحونة بالاحتقان، تنفجر في لحظة غير متوقعة.

يمكن النظر إلى «يوم عادي» بوصف محاولة مزدوجة: من جهة، إعادة تملك نص كلاسيكي أميركي عبر إدخاله في سياق زمني مختلف (1969 بدلاً من 1929)، ومن جهة أخرى، تكريسه أداةً تعليميَّة داخل مؤسسة أكاديميَّة سوريَّة.



في النتيجة، ما يقدّمه العرض هو أكثر من تدريب واقعي على الأداء: إنه أيضاً تعليق نقدى على فكرة «العادى» في المسرح والحياة. فاليوم العادي ليس بريئاً أبداً؛ إنه محمّل دوماً بما لا يُحتمل، وما قد ينفجر في أي لحظة.

#### بطاقة العرض:

المشرف: يزن الداهوك. مشرف مساعد: على إسماعيل. الطلاب المرشحون لنيل الإجازة: أحمد الرفاعي/ آدم، أحمد شعيب الدرويش/ فينسنت، أنس حمودي/ سانكي، حسين مختار/ ديك، خالد شماليَّة/ فرانك مورانت، سارة مرشد/ آن، سيمون فرح/ كابلان، صبا الصالح/ شيرلى، عبدالله عفيف/ أولسن، عمران نصر/ جورج جونز، غابى عمسو/ إيستر، كندا خليل/ غريتا، لجين دمج/ ماي، معن المقداد/ ليبو، مي حاطوم/ إيما جونز، نيكون عبيد/ روز.

مشاركة بالتمثيل: السنة الثالثة: لانا علوش، صفوت الجمال. السـنة الثانية: عمار سـلوم. السنة الأولى: الحسـن إبراهيم، محمد نور سالم. دراماتورج مساعد: حنين منصور. سينوغرافيا: غيث المحمود. سينوغرافيا مساعد: أحمد عروب. أزياء: ساما مسعود. فريق السينوغرافيا: آية إسماعيل، سيدرا سيدا، حلا محاويش، يارا أبو كرم، زهراء ونوس، آمنة العقلة، زينب صالح، عمر إبراهيم، جولي الــدوه جي. تصميم الإضاءة: محمد نور درا. تنفيذ الإضاءة: أســامة الصباغ. فريق الإضاءة: ميار تنباك، عبد الهادى أبو زمر. هندسة الصوت: محمود عكاش. تصميم البوسـتر والبروشــور: إياد ديوب. تصميم الرقصات: روان الرحية. مدير منصة: كامل مرزوق. خدمات: بلال العمرين.



يـزن الداهـوك، مخرج سـوري، تخرج فـي المعهد العالى للفنون المسرحيَّة، قسم الدراسات المسرحيَّة، دمشق، 2015، من خلال مشروع توثيقي عن طريقة إعداد الممثل في المعهد العالي للفنون المسرحيَّة ومقارنة منهج التمثيل المتبع في المعهد العالى للفنون المسرحيَّة - دمشق بمنهج قسطنطين ستانسلافسكي. خريج مدرسة الفن المسرحي، تمثيل، دمشق، 2010. سبق وأخرج للمسرح: «الخزان»، «كومبارس»، «ليلة مرتجلة». يعمل حالياً أستاذاً في المعهد العالى للفنون المسرحيَّة.



## مسرحيون عرب

## في أوروبا يؤسسون رابطة للتواصل

عادة ما يُنظر إلى التجارب الخارجة عن محيطها الطبيعي على أنها نتائج انسلاخ أو تمرد أو تشظُّ، وتُحاكَــم بوصفهــا خروجاً عن مســارات ما يُســميه المفكر العربي إدوارد ســعيد بـــ «المعتمد الســائد» الذي يســتمد قوتــه مــن الســلطة الاجتماعيّــة والثقافيّــة التي ينشــأ فيهــا ويتعاضد مع مــا فيها مــن مراكز قوة ونفوذ. وتظل تلك التجارب محكومة بمقدرات الهبوط الاضطراري في حيّــز «الما بين»، وهــو ما يولد الشعور بالوسطيَّة وعدم الانتماء الكامل إلى ثقافة أو جماعة معينة، بسبب الوقوع بين هويات مختلفة ومرجعيات ثقافيَّة ووطنيَّة متباينة. وقد يؤدي إلى صعوبات في تكوين هويَّة مستقرة.

> مالمو (السوید): کریم رشید كاتب ومخرج مسرحي من السويد

لكنه في الوقت نفسه يمكن أن يكون على العكس من ذلك تماماً، فلقد شكّل المنفى في آن واحد إنقاذاً وجودياً ومحفزاً إبداعياً للعديد من الكتاب والمخرجين المسرحيين في القرنين العشرين والحادي والعشرين. فقد أنجبت تجارب المهجر في الأدب والفن، وخصوصاً بعد لحربين العالميتين، العديد من رموز الإبداع، ليس أقلهم تأثيراً برتولد بريشت، وبيتر فايس، فقد أتاح لهم الابتعاد عن أوطانهم مسافة نقديَّة وتأمليَّة عمَّقت وعيهم بالسلطة والتاريخ، وانعكست هذه المسافة على أعمالهم المسرحيَّة من حيث البنية واللغة والمضامين الفكريَّة.

وصاغ سلافومير مروجيك أهم نصوصه المسرحيَّة في فضاء المنفى، وعمّق مضامينها الإنسانيَّة متجاوزة الحدود الوطنيَّة، مستفيداً من تجربة الشتات لتطوير مسرح شعرى فلسفى وتجريبي. أما جيرزي غروتوفسكي وبيتر بروك، فقد حوّلوا بيئاتهم الجديدة السويد عبدالجبار السهيلي مهام الإدارة والتنسيق. إلى مختبرات مسرحيَّة عالميَّة، حيث أصبح الاغتراب وفقدان الجذور واللقاء بالثقافات الأخرى جوهراً لإبداعهم الفني، وشاهداً على قدرة المسرح على التعبير عن التجربة الإنسانيَّة بأبعادها الفكريَّة والجماليَّة والوجوديَّة، وأيضاً على أنه مصدر قوة من خلال

> في هـذا الفضاء الفكري المعقد والمُركّب استضافت مدينة مالمو في جنوب السويد، المعروفة بتعدد الثقافات وتنوع القوميات واللغات، ثمانية عشر فناناً مسرحياً من العرب في المهجر في إقامة

فنيَّة لعشرة أيام (يونيو الماضي)، تنوعت مرجعياتهم وانتماءاتهم العربيَّة، فكان من بينهم فنانون من لبنان، وفلسطين، والعراق، وسوريا، والمغرب، وتونس، ومصر، يعيشون جميعهم في بلدان أوروبيًّة مختلفة من بينها السويد، والنرويج، وألمانيا، وفرنسا، وهولندا، وبلجيكا، وإيطاليا.

قضى الفنانون معاً فترة تدريبات مكثفة وزيارات ميدانيَّة إلى مسارح ومتاحف فنيَّة، واجتمعوا في لقاءات مطوِّلة لتبادل الخبرات في المؤسسة التعليميَّة المحليَّة بهدف تمكينهم من تطوير مشاريعهم المسرحيَّة واختبارها أمام بعضهم بعضاً. وأشرف على المشروع الفنى كاتب السطور (كريم رشيد)، الذي يعمل في مسرح مالمو البلدي منذ أكثر من 15 عاماً، بينما تولى الفنان اليمني المقيم في

وكان من بين مُخرجات المشروع إطلاق شراكات مستقبليَّة بين الفنانين والمؤسسات الثقافيَّة في الدول الإسكندنافيَّة وأوروبا، منها مهرجان «مساحات» في أوسلو 2025. وتضمن البرنامج عروضاً مفتوحة لأعمال قيد التطوير وحوارات بين الجمهور والفنانين بعد العروض، وتقديم لمحات من مشاريع مستقبليَّة بين شركاء ثقافيين في أوروبا بدعم من برنامج أوروبا الإبداعيَّة Creative Europe التابع للاتحاد الأوروبي ومن مجلس الدولة للثقافة والفنون في السويد، وبتعاون بين منظمات ثقافيَّة من السويد والنرويج.



عرض «من الذي سرق الموسيقى»

### هجرة وملاذ

وكانت من أهم مميزات هذه الإقامة الفنيَّة أنها خُصصت تحديداً للفنانين العرب القادمين إلى المهجر الأوروبي منذ عام 2015 أو بعده، حيث شهدت أوروبا أكبر موجة هجرة ولجوء في تاريخها المعاصر بعد الحرب العالميَّة الثانية، وخصوصاً دول شمال أوروبا التي عادة ما كان يُنظر إليها بوصفها ملاذاً آمناً للأشخاص الفارين من الاضطهاد. ولكن منذ عام 2015 وبدء ما يُدعى بـ «أزمة اللاجئين» أصيب الكثير من الفارين من بلادهم بخيبة أمل عند وصولهم إلى أوروبا نتيجة الخطاب العنصرى الذى تحول منذ ذلك الحين إلى موضوع سياسي يثير الانقسام ويؤثر في المجتمعات الأوروبيَّة، إذ توجد في المجتمعات الأوروبيَّة اليوم أشكال من التضامن الاجتماعي جنباً إلى جنب أشكال من العنصريَّة.

وصار لزاماً على المجتمعات المهاجرة التي تحمل تراثاً ثقافياً غنياً أن تتعامل مع واقع المجتمعات المضيفة في أي محاولة للتبادل الثقافي، هذه المحاولات التي عادة ما تصطدم بمعاداة ثقافيَّة للأجانب من قبل الأغلبيَّة. ولذلك وبعد عشر سنوات مما يسمى بـ «أزمة اللاجئين» يسعى مشروع الإقامة الفنيَّة إلى الاشتباك بأسئلة منها:

ماذا يعنى «أن تكون أوروبياً» في عام 2025؟ كيف تعيش مجتمعات الشتات في أوطانها وثقافاتها الجديدة؟ وكيف يمكن لإرثها الثقافي أن يكون عاملاً يثري أشكال التعبير الثقافي للمواطنين «الأوروبيين الجدد»؟

وقد حاول الفنانون المهاجرون ملامسة تلك الأسئلة والغوص في أعماقها من خلال مشاريعهم المسرحيَّة.

يعتمد على وثيقة فيلميَّة تصور الجئا فلسطينيا يقع أسير فكرة اللجوء الأبدى، حيث ولد لاجئاً ويموت لاجئاً. وهو واقع الحال بالنسبة لطوباسي الذي ولد في مخيم جنين، وعمل مع مسرح الحريَّة في جنين ومسرح نورديك بلاك في أوسلو، وبعد سنوات من الهجرة عاد

تلقى تدريبه المسرحي في المغرب في المعهد الفني بالدار البيضاء ثم تابع تعليمــه الأكاديمي في إيطاليا، مشـروعاً لعرض مونودراما بثلاث لغات هي العربيَّة والإيطاليَّة والفرنسيَّة تحكي قصة لاجئ مغربي تضيع سنواته أثناء محاولته العثور على ملاذ آمن في بلد

وقدم الفنان المصرى عبدالله ضيف المقيم في هولندا محاضرة مسـرحيَّة يستكشف فيها الهيمنة والتصورات الرأسماليَّة ما بعد الاستعمار في الحياة اليوميَّة عبر الممارسات الفنيَّة والثقافيَّة، يجر فيها الجمهور إلى ما هو أبعد من المشاهدة السلبيَّة، ويشجع على تعزيز التفكير النقدي وتشجيع التفاعل الأعمق مع السرديات الشخصيَّة والجماعيَّة، مستعيناً بعرض صوري لمقاطع فيلميَّة من الإنترنت ومنصات التواصل الاجتماعي.

ومثله قدمت الفنانة المصريَّة منى عبدالفضيل المقيمة في النقد الاجتماعي بالكوميديا الارتجاليَّة لمواجهة العنصريَّة.



عبد الله جواكيم ـ المغرب ـ أيطاليا

## عروض متنوعة

قدم الفلسطيني أحمد طوباسي المقيم في النرويج مشروعاً إلى جنين عام 2013 وعمل ممثلاً ومدرباً في مسرح الحريّة. قدم الفنان المغربي عبدالله أجوكيم المقيم في فرنسا، الذي

النرويج، وهي مؤدية كوميديَّة، مشاهدها الساخرة التي تلامس قضايا التنوع والصور النمطيَّة الثقافيَّة والعنصريَّة. تمتلك منى موهبة دمج





جائزة أفضل ممثل في مهرجان القاهرة السينمائي 2019.

وفى مجال مسرح الدمى برزت تجربة الفنان السوري مصطفى

المسرحيَّة للأطفال، وركز على صناعة الدمى وأدائها، ويواصل عمله

للأطفال الناطقين باللغة العربيَّة، حيث أسهم أولاً بإقامة ورشة

مشاهد تمثيليَّة مرتجلة بصحبة تلك الدمى، بعدها قدم عرضاً

مونودراما بعنوان «أنا العفريت»، وهي شاعرة وممثلة وكاتبة قدمت

إلى السويد ضمن برنامج ICORN الذي يستضيف المبدعين

المهددة حياتهم بالخطر، وقدمت خلال فترة قصيرة عدداً من

الأعمال في مدينتي يوتوبوري وستوكهولم، وكانت قد شاركت بين

عامي 2013 و2016 في العديد من العروض المسرحيَّة للأطفال

فيما قدمت التونسيَّة رحمة بن فرج التي درست المسرح في

المعهد العالى للفن المسرحي في تونس وكانت قد شاركت في

ملتقى الشارقة لأوائل المسـرح العربي 2016، عرضاً مسرحياً تحت

التدريب والتطوير بالتعاون مع توماس ليهمان من ألمانيا، جعلت منه مساحة رحبة لتقديم موهبتها في التمثيل والغناء والرقص.

أما الممثل المصرى متعدد المواهب محمد إسماعيل المقيم في

السويد، الذى شارك في عدد من العروض المسرحيَّة المحترفة في

ستوكهولم، وكان في السابق عضواً في فرقة الورشة في مصر، فقد

قدم جزءاً من عرض مسرحى شاركته فيه الممثلة السويديَّة أغنس

كريستيانسون يتمحور حول تصادم الثقافات الذي يواجهه المهاجر.

يتسم العرض بطابع كوميدي ويمزج بين اللغتين العربيَّة والسويديَّة

وضمن تجربة تقديم العروض في الفضاءات العامة خارج بناية

المسرح التقليدي، قدمت المهندسة المعماريَّة والكاتبة السوريَّة

خلود حفظي، على جسر صغير داخل مبنى المؤسسة الثقافيَّة، تجربة

حكايـة مسرحيَّة Storytelling بعنـوان «خيوط»، عـن تناقضات

الحياة بين الهنا والهناك. واتسمت التجربة بأنها محاولة للغوص في

الصلة العاطفيَّة بين المهاجر والمدينة وتقديم عرض للشخصيات

مع مقاطع موسيقيَّة وغنائيَّة.

ومن سوريا أيضاً قدمت الفنانة عُلا حسامو المقيمة في السويد

مسرحياً بعنوان: ماذا خلف دخان الجبل؟

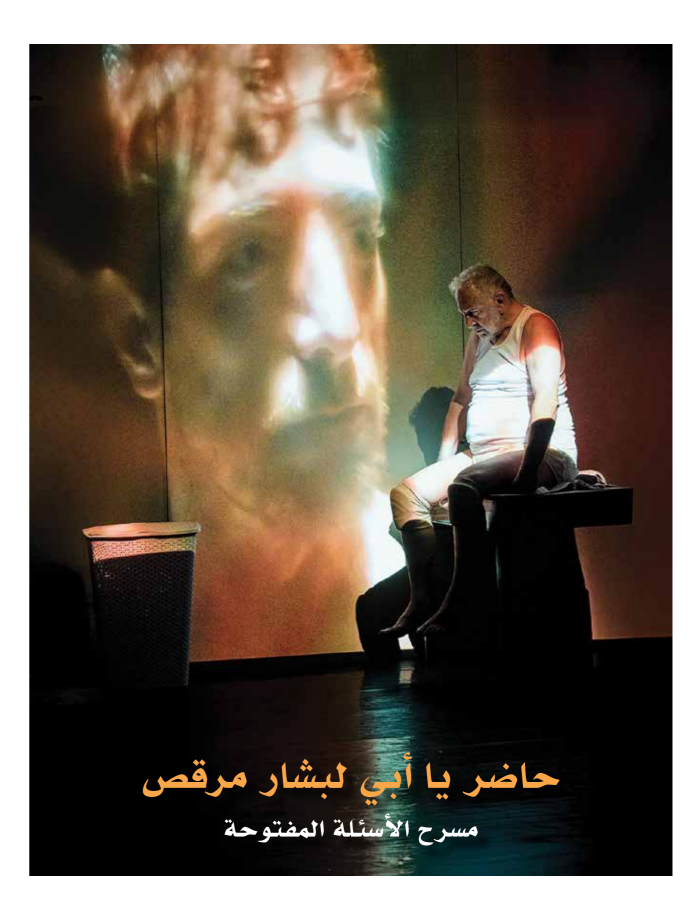


التي يصادفها فيها وسرد للأحداث التي يعيشها بطريقة واضحة

وضمن تجارب الأمكنة البديلة أيضاً، قدم الفنان اللبناني فرانسوا موناركا المقيم في النرويج مشهداً مسرحياً داخل حمامات المبنى مستثمراً جو العتمة وانسجام الماء وخصوصيَّة المكان، ومُلحقات بسيطة تتوافق مع شغفه بصناعة المنحوتات من الورق المُعجّن.

ومن العراق شاركت الفنانة المقيمة في السويد زينب العلى التي عرفها الجمهور العراقي ممثلة تلفزيونيَّة، وهي أسهمت من قبل في عدد من العروض المسرحيَّة في الفرق الأهليَّة في مالمو، وقدمت مشروع عرض مونودراما نسائيَّة حول النساء المُعنَّفات.

ومن المؤمل تطوير تلك المشاريع من خلال عقد شراكات مع الفرق المسرحيَّة المنفتحة على الثقافة العربيَّة، وتقديمها من جديد بصيفة مكتملة قبل نهاية هذا العام للجمهور العربي والأوروبي في بلدان المهجر التي تغص بالمنفيين الذين يسعون لكتابة تاريخهم وتدوين ما شهدوه من مآس وتحديات.



كانت «حاضر يا أبي» هي المسرحيَّة الوحيدة التي عرضت بالكامل باللغة العربيَّة، مع ترجمة لحوارها باللغتين الفرنسيَّة والإنجليزيَّة في النسخة الأخيرة من مهرجان أفينيون، والفنان الفلسطيني بشار مرقص هـو كاتب نصها ومخرجها، وإن قامت خلود باسـيل بالدراماتوجيَّة والإنتاج.

## صبرى حافظ أستاذ جامعي وناقد مسرحي من مصر

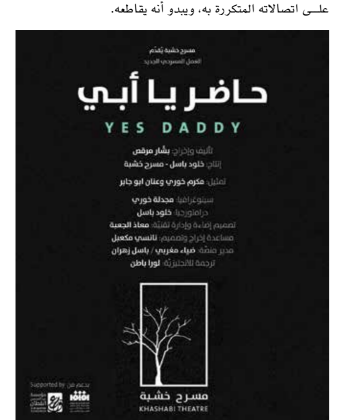
ومرقص ليس غريباً على المهرجان، فقد سبق أن جاء إليه مرتين على الأقل، كانت أولاهما بمسرحيَّة «متحف» التي فاتتنى رؤيتها عام 2021، أما الثانية، قبل عامين، فقد كانت مسرحيَّة مبهرة بعنوان «Milk» عام 2022، استمتعت كثيراً برؤيتها والكتابة عنها. وهي مسرحيَّة قدمت على مدى ساعتين، دون استخدام كلمة واحدة، مجسدة معنى أن المسرح فعل درامي أكثر منه لغة منطوقة، وأدركت حقيقة الدراما وما تنطوى عليه من توترات، ينظمها الفعل المسرحي، وعالجت موضوعها الدرامي الثرى بحساسيَّة واحتراف، واستحوذت على اهتمام المشاهدين طوال الوقت، لا بقوة الكلمة، وإنما بغيابها، وبقوة الفعل المسرحي على الخشبة، واستخدام كل أدوات العرض، وما أدعوه بلغة المخرج المسرحي من حركة، وإضاءة، وألوان، وإيقاع. لذلك استطاعت مفرداتها أن تعبر عن تعقيد حياة الفلسطيني تحت وطأة الاحتلال الصهيوني البشع لأرضه، وأن ترسم لنا قدرته المتجددة دوماً على المقاومة والمواجهة والحياة.

لأن ما يميز مسرح بشار مرقص (مولود 1992)، هو الإبداع في أكثر ظروف القهر والرقابة عنفاً، واستخدام المسرح أداةً للمقاومة، وليست مسرحيته الجديدة «حاضر يا أبي» بغريبة على هذا المنهج، حيث تعد في مستوى من مستويات التلقي دعوة لتأمل حقيقة النفس البشريَّة، وقدرتها على التحول والتحمّل في ظل غياب القيود والشهود، دون أن تغفل جانبها الفلسطيني الأعمق.

لأن المسرحيَّة تتعمد كسر عمليَّة التوهيم من اللحظة الأولى، حيث يبدأ الممثل الشاب «عنان أبو جابر» بمخاطبة الجمهور مباشرة، وتقديم نفسه له بالاسم «اسمى أمير»؛ ولكنه ليس أميراً بأي حال من الأحوال، ويطلب منه الاستجابة لخطابه والرد عليه. وما إن تظلم القاعة ويحتل الممثل الثاني معه (وهو الممثل الفلسطيني المخضرم مكرم خوري) المقعد المتحرك الذي كان موجوداً على المسرح أثناء دخول المشاهدين الصالة، حتى تبدأ الدراما الحقيقيَّة؛ إذ يطرح علينا برنامج المسرحيَّة المطبوع سؤالها الأول: «إلى أي حد قد يصل الإنسان للتخلص من الوحدة؟».

على مدار ليلة واحدة، تحكى «حاضر يا أبى»، العلاقة بين رجل مسنّ يعانى من فقدان الذاكرة، وشاب يعمل مرافقاً. وهو تقديم موجز يطرح على المشاهد سـؤال البدايـة، وهو الوحدة

التي يعاني منها بطل المسرحيَّة العجوز، وأهميَّة الجوانب الفكريَّة والتاريخيَّة لما سيدور أمامنا من أحداث، بالرغم من أنها تبدو بسيطة وعاديَّة، فقد نبهنا «أمير» في حديثه المباشر معنا، إلى أنسا بإزاء وقائع تدور في بيت عادى كأى بيت من البيوت في فلسطين. وتبدأ المسرحيَّة من دق هذا الشاب «أمير» على باب الرجل العجوز المقعد الذي لا يستطيع الاستجابة بسرعة لدقاته، حيث يواصل البحث عن المفتاح الذي قفل به باب بيته، ولا يدري أن وضعه. وللمفتاح - كما نعلم - رمزيته المثقلة بالدلالات في التاريخ الفلسطيني مع النكبة، وفي واقع الأرض المحتلة حتى الآن؛ فيتنامى غضب الشاب وعنف دقه على الباب، حتى يحطم قفل الباب وهو يفتحه عنوة. وما إن يُفتح الباب ويدخل حتى يُطالب العجوز بالنقود أولاً، فقد قال لنا «أمير» إن العجوز طلبه باعتباره «مرافق جنسى محترف»، وإنه يريد نقوده مقدماً، لكن العجوز لا يتذكر أي شيء من هذا الأمر، وينكر حيازته أي نقود، ويختلط عليه مقدم «أمير» مع شخصيَّة ابنه «سامر» الذي لا يرد



وتدخلنا المسرحيَّة في تفاصيل تلك العلاقة المعقدة - التي استمرت لسنوات - بين الأب وابنه، وإن كانت تديرها في حضور الخطر المهدد المتمثل في شخصيَّة «أمير» العدوانيَّة، ورغبته في الحصول على المال الذي كان يتوقع أن يكون أجره عن حضوره لمرافقة العجوز الذي اتصل به كما يزعم. لأن الممثل الشاب الذي قام بدور «أمير»، وقدم لنا المسرحيَّة من البداية يقوم أيضا بدور «سامر»، فليس في المسرحيَّة التي تستغرق ساعتين من الزمن غيرهما. وكما استطاع الممثل المخضرم مكرم خورى أن يستحوذ على اهتمامنا وعواطفنا، تمكن الممثل الشاب - عنان أبو جابر -من الانتقال بيسر بين شخصيتين متناقضتين: «أمير» العدواني الباحث عن نقود العجوز بكل السبل، و«سامر» المحب لأبيه برغم كل الصعاب. وتحت وقع الخطر الداهم المتمثل في بحث «أمير» المستمر عن النقود في منزل العجوز المقعد تدور الأحداث، حيث يتعلل العجوز بفقدانه مفتاح الدرج المقفل الذى يحتفظ فيه بكل ما لـه قيمة، هنا مفتاح آخر يعزز رمزيَّة المفتـاح، بينما يهدده «أمير» بالضرب والإيذاء، وهـو تهديد حقيقي لأن تصرفاته نابعة من وعيه بأنه يستطيع أن يفعل ما يريد بلا قيود أو شهود، معتمداً على فقدان العجوز للذاكرة وضعفه، إلى حد تفكيك جدران البيت من حوله، فعلياً لا مجازياً، بكل ما لهذا الفعل من دلالات في الواقع الفلسطيني، وبكل ما ينطوى عليه من تواريخ حول الحاضر والمستقبل، خاصة وأن المسرحيَّة، وقد صممت جدران البيت البيضاء من ألواح خشبيَّة، لوّنت الوجه الآخر لها، الذي يتجلى لنا مع عمليَّة التفكيك التي يقوم بها «أمير» أمامنا؛ باللون الأسود، لأن العرض المسرحي لا يهمل لغة الألوان ودورها الدلالي في أجروميَّة لغة المخرج.







الجانب الأيمن للمسرح - وقد واجهتنا بلونها الأسود القبيح، نجد أنفسنا فيما يمكن دعوته بمقلوب البيت من حيث دلالات البيت المكانيَّة في (شعريَّة/ جماليات المكان) لجاستون باشلار، حيث الجدران السوداء قد تجمعت كيفما اتفق، لتعزز غربتهما معاً. بعدها يجـرّ «أمير» العجـوز ليضربه وراء ألواح بيته المفـكك، ليهلّ علينا بعدها وقد غمر الدم جسمه: أي «أمير»، وتركت أظافر آثارها على جلده، بينما العجوز ما زال في حالته البائسة، ولا يفسر لنا العرض ما دار وراء تلك الألواح المفككة، وإنما يترك الأمر للمشاهدين، وقد انقلبت توقعاتهم، في هذا البيت المقلوب، الذي لا يلبث أن يسترد صورته القديمة مرة أخرى قبل نهاية المسرحيَّة. لكن سلسلة التوقعات المقلوبة لا تنتهي هنا، حيث تأخذنا المسرحيَّة ببيتها الأسود المقلوب إلى الجانب العبثى من الواقع الذي تعرضه علينا، حينما يـدور حوار طويل بين العجوز وابنه «سـامر»، يعبر فيه عن قلقه على أبيه، ويتصور الأب أن ابنه عاد ليعيش معه من جديد، وتدخل بنا المسرحيَّة في متاهة فقدان الذاكرة الذي يعانى منه العجوز/ الأب، وفي تضاريس العلاقة المعقدة بين الأب وابنه، التي تتسم بقدر كبير من التوتر والدراميَّة، فبينما يرى الأب أنه فعل كل ما كان باستطاعته لرعاية ابنه وتوفير سبل الحياة الهانئة والتقدم له، يتذكر الابن بكل مرارة لحظات تخليه عنه، والمرّات التي زاره فيها ولم يقدم له أي طعام برغم جوعه وتوقعه أن يطعمه أبوه، بينما تجسد المسرحيَّة في الوقت نفسـه مقلوب هذا الوضع القديم، وقد تصور الأب أن ابنه لا يزال يعيش معه في هذا البيت، ويطلب منه الأكل، لأنه في حاجة إلى وجبة ساخنة، ويحاول الابن أن يوفرها

هنا تطرح المسرحيَّة أسئلتها عن الحقيقة بكل تعقيداتها، فبرغم أنهما عاشا معا كل تلك اللحظات المستدعاة من الماضى في حوارهما معاً، فأي نسخة من هذا الاستدعاء هي الحقيقة؟ وهو سؤال لا تجيب عنه المسرحيَّة، وإنما تتركه مفتوحاً ليفكر المشاهد فيه. ثم يتحول «سامر» إلى الأم. وكانت الأم - التي عرفنا من مشهد



سابق أنها ماتت منذ عدة سنوات - قد ظهرت من قبل في مشهد تهديدات «أمير» للعجوز حينما يطالبها العجوز بأن تصنع لهما شاياً، عله يهدئ هذا المعتدى. ويضع «سامر» باروكتها على رأسه، بينما يتحول العجوز إلى الطفل الجائع الذي ترضعه أمه، وقد جف حليبها، وليس باستطاعتها أن تشبع جوعه. وحتى يحكم العرض فصول هذا التحول العبثي، يتبول الأب على نفسه، ويقوم «سامر» بتغيير ملابسـه المبللة وتنظيفه، ويجلب غسالة كهربائيَّة يديرها كي يغسل فيها ملابس الأب المتسخة. ويدور هذا الجانب العبثى من الأحداث بمصاحبة أغنية عبدالحليم حافظ الشهيرة «أنا لك على طول/ خليك ليا...»، وهي أغنية من زمن طفولة الأب أو شبابه، ويرافق استمرار الأغنية، بعض مشاهد من البانتومايم الذي يحاول فيه «سامر»، أو لعله «أمير»، أن يصور نفسه بينما يدهن عدسة الكاميرا بلون الدم، مما يسهم في تشويه الصورة، في الوقت الذي يعيد فيه تركيب ألواح البيت الذي فككه، بصورته القديمة التي تواجهنا فيها الحوائط البيضاء، كي تنعكس عليها أيضاً مشاهد التصوير اللحظى الصامتة. بينما يزحف العجوز على الأرض، ويتسند بالمائدة، كي يجلس

من جديد على كرسيه المتحرك، فيسقط المفتاح من جيبه، ولكن سرعان ما يلتقطه ويخبئه، وهو الأمر الذي يلاحظه «أمير» في اللحظة الأخيرة، ويطالب بمعرفته، ويضطر العجوز تحت وطأة تهديداته أن يعطيه المفتاح، فيفتح الدرج ليجد به بعض أشياء العجوز الخاصـة والقديمة، والفلـوس التي طلبها منه «أميـر» من البداية دون زيادة أو نقصان، فلا نعرف من منهما الذي كان يتحكم في كل شيء طوال الوقت، ولا ما هي حقيقة نسيان العجوز أو تذكره، وهل كان هذا كله هو ما قام به العجوز كي يتخلص من الوحدة ووحشتها كما يطرح علينا برنامج المسرحيَّة في تقديمه لها؟ هكذا تدخلنا المسرحيَّة في متاهتها المغوية، التي تطرح عبرها مجموعة من السيناريوهات المختلفة والمضمرة، لأنها تضع كل سيناريو مسرحيات بشار مرقص.

جديد تحت الممحاة بأسرع وقت، بصورة تزعزع تصور أي من الشخصيتين الأساسيتين لهويتها أو مكانتها الثابتة، أو لمعنى الحياة التي تعيشها، وتفتح الكثير من الجروح التي يعاني منها الإنسان في عصرنا الحديث: جروح التقدم في العمر، والوحشة، والعزلة، وضبابيَّة الرغبة، وفقدان حميميَّة العلاقة الأسريَّة، وتسعى في الوقت

إننا في عالم أقرب إلى ذلك الذي يدعوه فيلسوف ما بعد الحداثة جان بودريار بالسيميولاكرا simulacre التي تنوب عن الواقع، وتحاول أن تكون مثله أو بديلاً مشابهاً له، لا ينجح إلا في أن يكون نوعاً من الكيتش! ولا تستطيع أن تكون صورة حقيقيَّة له. وكما افتتح الممثل الشاب المسرحيَّة بالترحيب بالجمهور والتعبير عن سعادته بوجوده، فإنه ينهيها بالتأكيد على أن هذا البيت الذي عشنا معه في الساعتين الماضيتين، مثله مثل أي بيت آخر، بالرغم من عبثيَّة الكثير مما دار فيه ولا معقوليته، لأن المسرحيَّة في بعد من أبعادها هي محاولة لتفكيك فكرة البيت، وما تخفيه حوائطه من أسرار. تلك الحوائط التي تنتزع واحدة بعد الأخرى أمامنا في عمليَّة تعرية مؤلمة، لتكشف لنا عن علاقة الإنسان الحميمة به، سواء على مستوى الأسرة، أم على مستوى العزلة الموحشة فيه بعدما تفككت أواصر الأسرة في زمننا المعاصر. وبالإضافة إلى هذا التفكيك المتعمد لفكرة البيت بالمعنى الباشلاري، والخيال المادي المحسوس، الذي تسكن فيها تواريخنا وحيواتنا الداخليَّة وذكرياتنا وعواطفنا، تسعى المسرحيَّة أيضاً إلى إعادة النظر في التعاقد المضمر بين الخشبة والمشاهد، وذلك بخلق علاقة حميميَّة جديدة بينهما، مع وعيها المستمر بضرورة الإجهاز على فكرة التماهي في عمليَّة التلقي المسرحي، وتعزيز فكرة التغريب البريختيَّة، وإن بأسلوب جديد ومنهج مغاير، له خصوصيته في كل مسرحيَّة من



على امتداد ثلاثة أسابيع من شهر أغسطس كل عام، يغمر مهرجان إدنبرة الدولي، ومهرجان إدنبرة فرينج، جميع المسارح والمراكز الطلابيّة وقاعات المحاضرات والأقبية في العاصمة الأسكتلنديَّة بعروض متواصلة، ويُشـجّع الزوّار والفنانون على الانغماسُ في المتعة المسرحيَّة الخالصة، فأنا شخصياً قد حالفني الحظ في ستة أيام فقط خلال دورة المهرجان الـ(78) في مشاهدة ثمانية وعشرين عرضاً، وأنا أعلم أن آخرين بقدرة أكبر على المتابعة لكانوا حظوا بفرصة مشاهدة عروض أكثر في المدة نفسها.

انتشرت الأقاويل في كل مكان تحكى عن الزيادة الكبيرة في أسعار المساكن المؤقتة في العاصمة أدنبرة، بعدما برمجت فرقة «أواسيس» الموسيقيَّة جزءاً من جولتها في النصف الأول من مهرجان «فرينج»، فيما وصف ليام غالاغر، عضو الفرقة، المهرجان بأنه «احتفال ببعض المهرجين الذين يتبادلون قذف الكرات والحديث الفارغ». كذلك كان من الصعب ألَّا يُلحظ أن بعض الجهات الراسخة في المهرجانات، مثل المنتجين المفوَّضين «بينز بلاو»، قد قلّصت حضورها المهيمن المعتاد إلى بضع مسرحيات فقط.

أما أضخم عروض هذا الشهر - والعرض الأبرز في المهرجان الدولي - فهي مسرحيَّة Make it happen «نفَّــذ الأمر» لجيمس غراهام، التي تُعيد سرد قصّة انهيار بنك «رويال بنك أوف سكوتلاند» عام 2008، ذلك البنك الذي ظلّ لفترة وجيزة في عمر الزمن أغنى بنك في العالم. يُصوّر العرض الرئيس التنفيذي المتغطرس للبنك، فريد جودوين (الذي يقوم بدوره ساندي غريرسون)، كشخصيَّة من مأساة يونانيَّة، إذ يمكنك أن تلاحظ وتسمع غناء الجوقة في الخلفيَّة تُغنّي أغاني بوب بطيئة كلما فكّر الرئيس في القيام بخدعة ماليَّة. في العرض يزور «فريد» شبح آدم سميث، الاقتصادي الأسكتلندي و«أبو الرأسماليَّة»، الذي يُجسّده برايان كوكس بسخرية واضحة. تبدو الكتابة صريحة مثل نص مسرحي إيمائي، فنجد أحد الموظفين المُنبهرين يتملّق رئيسـه الفاسد كل مرّة قائلاً: «يا له من عرض تقديمي مبهر يا فريد». يتخذ العرض موقفاً عاطفياً غريباً بشان ذنوب هذا المموِّل الأسكتلندي الفاسد، فحتى بعد أن يُظهر الكاتب جراهام عبر المسرحيَّة جشع رئيس البنك المُدمّر، نجده يُنهى المسرحيَّة بجودوين وهو ينظر بأمل إلى الأفق، فيما يحمل أحد أعضاء الجوقة يونانيَّة الطابع، شجرة صغيرة، كأنما يخبرون في معنى مجازي أو يبشرون بـ «نمو مستقبلي وازدهار»، فهل يستحق جودوين حقاً هذا الفداء أو التحيَّة لجهوده الفاسدة؟

على كل حال، لا يمكننا أن نفسّر تلك اللمحة باعتبارها شطحة من المؤلف، فيما نعلم أن الرئيس الفاسد ما زال يتقاضى معاشاً تقاعدياً من رويال بنك أوف سكوتلاند بقيمة ستمائة ألف جنيه إسترليني سنوياً.

هــذا فيما أظنّه في الأصل هو لبّ العرض أو الدرس المستفاد منه، أن نتحقق مما جرى، أن ننظر إلى ما حدث بنظرة ملتفتة إلى الماضى وننتهى إلى رأى في الحادثة.

أظنّ أن مسرحيَّة غراهام، شأنها شأن عروض هذا العام الأخرى، تُقدَّم بوصفها شهادةً وتذكيراً بأحداث الماضي، ففي خضم كل هذا الجدل الدائر أخيراً حول النصب التذكاريَّة الإشكاليَّة، وما إذا كان ينبغي إبقاؤها أو إزالتها، نادراً ما نلحظ أنّ الأعمدة التذكاريَّة المزيفة أو تماثيل الفروسيَّة الضخمة لا تُذكّرنا بتاريخنا إلا على نحو سيّئ، وهذا هو الفرق، تُجبرك المسرحيات على الجلوس والتذكّر واستدعاء الماضي؛ فيما لا تسمح لك النصب التذكاريَّة إلا بمجرد المرور إلى جوارها ونسيانها بمجرد تجاوزها على الطريق.

اتخذ كثيرٌ من أروع العروض التي شاهدتها في مهرجان «فرينج» هيئة نُصُب تذكاريَّة حيَّة للأهوال، وأحياناً كان الإصرار على الدقة التاريخيَّة أو المعاصرة يحوّل هذه الأعمال إلى بيانات





سياسيَّة، سواء صُممت في الأصل على هذا النحو أم لا. فقد قدّم الكوميدي والناشط الكبير مارك توماس، الذي جسِّد شخصيَّة فرانكي في الدراما المنفردة «مجرم عادي لائـق» Ordinary في الدراما المنفردة «مجرم عادي لائـق» أداءً مدهشاً في الدفاع عن التضامن الاشتراكي مع الجيش الجمهوري الأيرلندي، ولي حدّ أنّه كسر «الحاجز الرابع» ليهاجم مسيرة «أورانج أوردر» الفعليَّة التي قادها البروتستانت الأيرلنديون في الحديقة خارج مقرّ العرض مباشرة. وبعد أن لوّح بقبضته مهاجماً المسيرة المعاصرة، قال توماس: «والأن، لنعد إلى النص».

أما الفنان الكوميدي نيش كومار، الذي قدّم عرضاً رائعاً ومثيراً بعنوان «نيـش، لا تبدد طاقتي» Nish, Don't Kill My Vibe، فقد أمضى وقته في تذكير الجمهور بانتهاكات بوريس جونسـون لقانون الإغلاق البريطاني خلال جائحة كوفيد، ورفض العائلة المالكة إعادة ماسة كه هينور.

كذا يصف نيال مورجاني، في مسرحيته «كانبور: 1857»، نصباً تذكارياً حقيقياً لا يزال قائماً في ساحة قلعة إدنبرة، أُقيم تكريماً لأفراد فوج المرتفعات 78 الذين فقدوا حياتهم فيما يُعرف بواقعة «التمرد الهندي».

بيد أنّ التاريخ الكامل للواقعة غير مدوّن بكل ما يحمله من تفاصيل وحقائق. تُبرز شخصيَّة مورجاني - ثائر مُقيَّد بمدفع يحاول يائساً استرضاء ضابط بريطاني قاتل بمرح وودّ (يؤديه جوناثان أولدفيلد) - مدى صعوبة سرد وقائع الحرب بدقة. يصف الثائر مذبحة مئات النساء والأطفال البريطانيين على أيدي الثوار، كما يصف أعمال الانتقام اللاحقة التي ارتكبها المستعمرون بحق آلاف الهنود. ويختتم مورجاني حكايتهم الشعريَّة عن الفظائع والانتقام غير المتكافئ بإلقاء بضعة أبيات للشاعر الفلسطيني رفعت العرعير:

#### «إذا كان لا بد أن أموت فليأتِ موتي بالأمل فليصبح حكاية».

قُتل العرعير في غارة جويَّة إسـرائيليَّة عـام 2023. غلب حزنً مُحيِّر أو ضحكٌ مُفرط على كل عرض تقريباً شـاهدته، بما في ذلك أعمال اسـتمرت سـاعات طويلة وتناولت، بطرائـق متنوعة، قضايا شتى.

أما عملي المفضّل، الذي يركّز على العودة إلى الماضي والتأمل في الحاضر، فكان رواية فيكتوريا ميلودي «المتاعب، الصراع، الفقاعة، والصرير» Trouble, Struggle, Bubble and Squeak، وهو عرض فردي رائع وغريب الأطوار عن مشاركتها في جمعيتين متباينتين ظاهرياً: جمعيّة لإعادة تمثيل الحرب الأهليّة الإنجليزيّة، ومركز مجتمعي في مجمع سكني اجتماعي يُمنع سكانه أحياناً من



التحكم في مساحاتهم الخضراء المحليَّة. يتقاطع مسارا قصتها في اهتمامها العميق بـ«الحفارين»، تلك الحركة الاشتراكيَّة البدائيَّة في القرن السابع عشر التي وصفت الأرض بأنها «كنز مشترك» وجادلت بوجوب تملّك الشعب لموارد معينة في أرضه. صوّرت المسرحيَّة أن العالم يمتلئ بأشخاص رائعين وأبطال بدروع أو بدونها، أبطال عاديين من الحياة العاديَّة لا جنوداً أو فدائيين. ترتدي ميلودي في العرض زيِّ فارسة صوفيَّة حمراء مناسبة لتلك الفترة وتعتذر للجمهور عن كأس الماء الذي لا يبدو مناسباً للفترة التاريخيَّة قائلة: «سأحضر إبريقاً!»، لكن المرأة الصغيرة الخجول المرحة هي في الواقع امرأة قويَّة تتقمص دوراً بسيطاً فيما تحمل داخلها رسالة عن ثورة مثاليَّة.

أما العرض الأكثر إدهاشاً الذي شهدته، فكان «أعمال وأيام»؛ عملً مسرحي صامت يعتمد على الجسد، قدّمته فرقة «إف سي بيرغمان» البلجيكيَّة في المهرجان الدولي. هنا أيضاً نجد تمثيلاً للأرض في قلب الصورة، إذ يجسّد العرض مجتمعاً زراعياً تعاونياً، حيث يفلح الممثلون المسرح حرفياً كما لو كانت خشبته تربةً حقيقيَّة، ويدفعون المحراث عبر ألواحه، ثم يقيمون حظيرةً معاً. غير أن هذا المجتمع يفاجأ في النهاية بظهور التكنولوجيا، في هيئة محرك بخاري نحاسي. بمجرد ظهور هذا الإله الصاخب، يتلوّى أفراده عراةً

في ظله الأحمر، يتوقفون بعدها عن أداء أدوارهم متخلين حتى عن دورهم التعاوني الاجتماعي. في حديث لاحق وصف الممثل والمبدع ســتيف آرتس فرقته المســرحيَّة بأنها «عدميَّة رومانسيَّة»؛ قائلاً إن البشـريَّة تبدو متجهة نحو نهايتها، غيــر أن في ذلك ما يكنيهم من رضا، إذ يعلمون أن أشــكال الحياة الأخرى ستستمر من بعدهم. ربما كانــت «أعمال وأيام» هي الأخرى نصباً تذكارياً؛ هذا العمل الغريب والمبهج أحياناً الذي بدا أشــبه بطقس جنازة مُســبق لنا جميعاً، قبل أوانه بقليل.



هادية عبدالفتاح باحثة مسرحية من مصر

تعد مسرحيّة «يا طالع الشحرة» أول تحرية لتوفيــق الحكيم (أكتوبر1898 - يوليو 1987)، بل وفي تاريخ المسرح المصرى كذلك، في كتابة نص أدبى في بداية الستينيات من القرن العشرين يحمل سمات ما سماه مارتن إسلن ب «مسرح العبث»، الذي ظهر بدوره في أعقاب الحرب العالميَّة الثانية، أي في خمسينيات القرن العشرين، مرتكزاً على مبادئ الفلسفة العدميَّة/الوجوديَّة التي أسس لها كل من ألبير الحكيم في نصه هــذا، وما تلاه من نصوص نجدها في هذا النوع من النصوص الأدبيَّة؛ فكما جاء على لسان الحكيم نفسه أن هذا «لعبة النهاية» لصمويل بيكيت، حيث أحدث وهل نجح الحكيم في ذلك؟ هذا ما سنحاول طالع الشجرة»، الذي تدور حبكته حول اختفاء ولكن حينما يطلب منه الزوج مساعدته في

## يا طالع الشجرة رمزيات توفيق الحكيم

الأمر الذي يدفعه إلى إبلاغ البوليس، الذي يتولى أحد رجاله زمام التحقيق، مستدعياً في ذلك الخادمة، والزوج نفسه، اللذين يصوران لنا أحداثاً ماضية من الذكريات التي وقعت في المنزل بين الزوجة المختفية وزوجها، وبين الزوج والدرويش/الشيخ الذي قابله أثناء عمله بالقطار، وبعد مضى وقت طويل في التحقيق، الذي اتسم حواره باللامنطقيَّة والعبث في كثير من الأحيان، يقرر ضابط البوليس القبض على الزوج بتهمة قتل زوجته، بينما يُحضر حفار لينقب أسفل شجرة البرتقال التي يرعاها العجوز في حديقة المنزل، لاعتقاد الضابط أنها قد تكون مدفونة أسفلها، وهنا ترجع الزوجة، فيضطر الضابط آسفاً أن يفرج عن الـزوج، وأن يترك المنزل عائداً كامو، وسارتر، وذلك على الرغم من ابتعاد إلى مقر عمله، ليبدأ تحقيق من نوع آخر بين الـزوج وزوجته العجوز المختفيـة، في حوار ظهر فيها أيضاً تأثره بسمات مسرح العبث؛ طويل بينهما، قد يبدو مترابطاً في ظاهره، عـن جوهر أو إشـكاليَّة فلسـفة الوجود التي إلا أنه يحمل في ثناياه معنى الوحشـة والبعد بين الزوجين، وحينما تصر الزوجة على عدم الإفصاح عن السبب في تغيبها وأين كانت، التأثر الشكلي وحسب هو الأنسب لمعتقدات يخنقها الزوج ثم يقوم بدفنها أسفل الشجرة، المصريين وللعالم العربي بشكل عام، فلا ومن ثم يهم بإبلاغ ضابط الشرطة بما فعله، ينسى أحد ذلك النقد الذي وجه إلى المخرج إلا أن الضابط، وقبل أن يفهم منه أنه قتل سعد أردش حينما افتتح مسرح الجيب بعرض زوجته، يطمئنه بأن اختفاءها هذه المرة قد أصبح هواية لا تستدعى القلق، بل وأكثر من هذا النوع من المسرح صدمة لدى المتلقى ذلك أنه يقف داعماً للزوج في حالة حدوث المصرى آنذاك، لذا قد يتساءل البعض عن أي شيء في المستقبل، وهنا يتراجع الزوج السبب في تبني هذا الشكل المسرحي، وكيفيَّة عن فكرة الإبلاغ عن نفسه، وينهي المكالمة تناول موضوعات مصريَّة صميمة من خلاله، ﴿ مع الضابط، وفي طريق عودته لإخفاء الجثة، يأتى الدرويش مرة أخرى لزيارته، ليعلمه الإجابة عنه من خلال قراءتنا في نص «يا بأنه قد عرف بقتله زوجته، وجاء معزياً،

زوجـة مفتش قطارات عجـوز ومتقاعد عن

بيتها مدة ثلاثة أيام من دون أن تُعلم زوجها،

دفن الزوجة يرفض، ولكنه يتعهد بكتمان الأمر والصمت إلا إذا طُلب للشهادة، وهكذا تنتهى الأحداث باختفاء جثة الزوجة وظهور جثة السحليَّة الخضراء التي تعد سماداً لشجرة البرتقال، التي يكرس الزوج ما بقى من حياته لرعايتها. وعلى الرغم من أن الحبكة لها بداية ووسط ونهاية، فإن الحكيم قد استطاع أن يواري بحديثه عن تجارب مسرح العبث نقده المجتمعي الذكي لما آلت إليه الأوضاع في مصر في فترة الخمسينيات وبداية الستينيات، حتى وقت كتابة المسرحيَّة سنة 1962، فبدءاً من مقدمة النص التي يشير فيها الحكيم إلى عبثيَّة أغنية شهيرة مأخوذة من التراث الشعبي، التي أطلق اسمها أيضاً على نص المسرحيَّة، وهي أغنية «يا طالع الشجرة هاتلي معاك بقرة»، نجد أن الحكيم قد بدأ فى التمويه عن مقصده الحقيقى من كتابته النص، فعندما تُذكر هذه الأغنية، قد يستدعى البعض صورة البقرة ورمزيتها في التراث



عنها في الشهور الأولى من حملها، هل هي منذ عهد الفراعنة، حيث تم تتويجها إلهة المرأة بشكل عام أم أنها مصر/بهانة/بهيّة السماء هاتور التي تقدّم لها القرابين، نظراً التي لم تنجب في عهد رئيسها الأول، وكانت للقيمة العظيمة التي تمثلها في حياة المصرى تنسج ثوب ابنتها بهيَّة/المستقبل الذي لم يكن القديم، وهو الأمر الذي دفع المصريين قد أتى بعد؟ وكذلك محقق البوليس الذي لتتوييج الإلهة/المرأة حتحور بالتاج نفسه الذي ترتديه البقرة، وهو قرنا بقرة يتوسطهما تولي التحقيق و«الحفر» للبحث عن الزوجة، قرص الشمس، تقديساً للأم/المرأة التي هل كان المقصود به البوليس السياسي الذي تُرضع وليدها، وتساعد زوجها ... الخ، إلا أن أحكم «الرقابة» على كل شيء، حتى كاد هذا الإرث مع مرور الوقت تحول إلى مجرد يهلك الشجرة ويقتلعها من مكانها أثناء غياب الزوج عن المنزل؟ وماذا أيضاً عن شخصيَّة نشيد يردده الصبية دون فهم معناه، لذلك الدرويش/الشيخ الذي بشر الزوج بأن شجرته نجـد الحكيم يُشـبه المرأة/الزوجـة «بهانة» بالسحليَّة الخضراء كمصدر للسماد ولخصوبة هذه يمكن أن تطرح أربعة محاصيل مختلفة الشجرة، وكأن النص يعكس الوضع المزرى مع كل فصل جديد؟ هل يمثل وظيفة الدين الـذي فُرض على المرأة بوجه عام، حتى أنها التي تُستدعى لكسـب المصداقيَّة وتشريع ما تقترن في حالة ظهورها في نص الحكيم أو يريده الحاكم، وبالتالي فإن التذاكر ما هي اختفائها بالسحليَّة الخضراء التي يُسمد الزوج بها شجرة البرتقال، مما دفع البعض للاعتقاد بأن بهانة/الزوجة، هي نفسها السحليَّة، بل والشجرة رمز الخضار والحياة، ولكن بالتدقيق

في كلمات النص، التي قد يعتقد البعض أنها

كتبت عبثاً فقط لتحقيق الشكل اللامنطقي

الجديد آنذاك، نجـد أن الحكيم وإن كان قد

لجأ إلى الرمز في رسم شخصياته النمطيَّة،

بوصفها سمة من سمات مسرح العبث، فإنه

قد ترك كلمات مفتاحيًّة لا يمكن للقارئ أن

يغفل معناها إذا ما أمعن النظر فيها، وبالتالي

تحيلنا هذه الكلمات لمحاولة فك شفرة النص

والتساؤل عن ماهيَّة شخصياته الرمزيَّة،

فإلى من تشير هذه الشخصيات؟ فمثلاً نحد

المفتش/الـزوج الذي يرنو «للنمـو العظيم»،

الذى اقترن بالزوجة منذ «تسع سنوات»، هل

هو مجرد مفتش بالقطار الذي يرمز للحياة

ولمرور الزمن في هذا النص؟ أم أنه الزعيم

جمال عبدالناصر قائد الوحدة العربيَّة الذي

أعقب الرئيس محمد نجيب في حكم مصر

بعد أن حكمها الأخير مدة عام تقريباً؟ وماذا

عن الزوجة التي طلب منها زوجها الأول أن

تؤخر حملها حتى تتحسن أوضاعهما الماديَّة،

ونعرف من النص أن اسمها «بهانة» المماثل

إلا الرأى الذى يمكن أن يستند إليه من أراد لتبرير وجوده؟ والحكيم هنا لا يدين موقف رجل الدين/العارف ببواطن الأمور، ويستطيع أن يتنبأ بالقادم قبل حدوثه، لذلك فإن الرجل يلتزم الصمت ولا يشارك في الجريمة، ولكنه يعد بشهادة الحق إذا ما طلبت منه، فهو لن يتكلم «إلا إذا طلبت منى الكلام، وإذا تكلمت فإنى أقول ما أعرف»، وماذا عن رمز الشجرة

في النص؟ هل هي حقاً المرأة كما قد يظن

البعض، أم أنها إمكانات أرض مصر الخصبة ومهد الحضارة منذ القدم، التي يمكن أن تعطى من يسمد تربتها وينميها بغير حدود؟ أى أنها بذلك ترمز في الوقت ذاته لأحلام وطموحات قائد الوحدة العربيَّة، الذي يستقل القطار بينما يتطلع إلى الأشجار الأخرى أو البلدان العربيَّة الشقيقة؟ أما الخادمة التي تنقل لنا جزءاً مما حدث بين الزوجين، واللبان وعامل الحفر الصامتان طوال الوقت، فهل هم طبقة العمال أم مجرد شخصيات ثانويَّة

مكملة؟ وهل اختفاء الزوجة/مصر يرمز إلى انشغالها بحالها الداخلية لوهلة قصيرة وقعت

بعد أو أثناء أحداث انفصال سوريا عن مصر، مجرد محاولة لقراءة نص، قد يتفق معها ومن ثم عادت للظهور مرة أخرى أم ماذا؟ لقد تعمد الحكيم في مقدمة النص أن سمة أي نص كتب بمهارة كما نرى في نص في المعنى لاسم ابنتها «بهيَّة» التي سقطت يؤكد أهميَّة المزج بين الحديث وما هو «يا طالع الشجرة».

توفيق الحكيم محلى والتعبير «بغير الواقع عن الواقع» وهو ما فعله بنجاح للتمويـه والتورية عن المعنى

المقصود هرباً من مقص الرقيب، سواء في حالـة عرضها، وهو ما تم على يد سـعد أردش عام 1964، أم في حالة طباعتها نصاً أدبياً مطروحاً للقراءة العامة. فنجد إرشاداته المسرحيَّة في بداية النـص تؤكد على محو أيّ علامة قد تشير إلى الزمن الذي تدور فيه الأحداث، وهي سمة مأخوذة من مسرح العبث، إلا أن المكان الذي تجرى فيه الأحداث هـو ضاحية الزيتون التي يمكن أن ترمز إلى قصر القبة مقر الرئاسة بعد ثورة يوليو 1952، كما أن نهاية المسرحيَّة جاءت بقرار الزوج استكمال أحلام النمو العظيم، فتستمر خلفيَّة صفارة القطار بأذنه وأغنية «يا طالع الشجرة» وإن كان بذلك لم يكمل الشكل الدائرى المعتاد بالعودة لنقطة البداية إشارةً للانهائيَّة الوضع وعدميَّة الحياة، وإنما بالتنويه عن استمراريَّة طموحات نمو الشجرة بعد قتل بهانة واستخدامها سماداً لنمو الشجرة، وفي النهاية ليست هذه إلا البعض، أو يخرج منه بقراءات أخرى، فهذه



## سلطان القاسمى يخصص دعماً مادياً لتأهيل مسرح بيروت الكبير

## الشارقة: «المسرح»

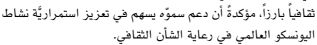
ممثلاً عن صاحب السمو حاكم الشارقة، شهد سعادة عبدالله بن محمد العويس رئيس دائرة الثقافة في الشارقة حفل الإعلان عن إسهام إمارة الشارقة في إعادة تأهيل مسرح بيروت الكبير الذي أقيم مطلع الشهر الماضي في العاصمة اللبنانيَّة بحضور معالي غسان سلامة وزير الثقافة اللبناني، وأودري أزولاي المديرة العامة لـ «اليونسـكو»، وإبراهيم زيدان رئيس بلديَّة بيروت، وعدد كبير من المسؤولين والمثقفين والفنيين والمهندسين.

وأكد سعادة عبد الله العويس في كلمته أهميَّة الجهود الدوليَّة والتعاون الثقافي المشترك من أجل الحفاظ على الإرث الثقافي العربي والعالمي، ودعم استمرار المسيرة الثقافيَّة لكافة الدول للنهوض بالأفراد والمجتمعات، وحماية الأجيال القادمة وترسيخ جذورها لمستقبل أفضل يزخر بالأمل والطموح.

وقال: «لقد حرص صاحب السمو حاكم الشارقة على إطلاق مثل هـذه المبادرات الثقافيَّة ومدّ يد التعاون مع الدول والمنظمات العالميَّة، حيث شهدت العقود الماضية تعاوناً بناءً بين إمارة الشارقة

ومنظمة (اليونسكو) تمثل في العديد من الجوائز والأنشطة الثقافيَّة المتنوعة، وهو ما تحرص عليه القيادة الرشيدة في دولة الإمارات من أجل إثراء المشهد الثقافي العربي والعالمي».

من جانبها أشادت أودري أزولاي بجهود صاحب السمو حاكم الشارقة، معربة عن تقديرها لحضور ممثل سموه في هذا الحفل الذي يشكّل حدثاً



ولفتت إلى أن هذه المبادرة الكريمة تعكس إيمان صاحب السـمو حاكم الشارقة العميق برسالة الثقافة وحرصه على مدّ جسور التواصل الحضاري بين الشعوب، مشيرةً إلى أن إعادة تأهيل مسرح بيروت الكبير ستسهم في استعادة دوره كمركز إشعاع فني وثقافي في المنطقة، منوهة إلى أن للشارقة حضوراً فاعلاً وملموساً على المستويين العربى والعالمي، ولا أدل على ذلك من مبادراتها الثقافيَّة الرائدة، ما جعلها مركزاً ثقافياً لجميع مبدعى العالم.

بدوره ثمّن معالى غسان سلامة جهود صاحب السمو حاكم الشـارقة، مؤكداً أن سموّه كان المتبرع الأول لهذا المشروع الثقافي الذي يعدُّ لبنانياً وعربياً، مشيراً إلى أن هذه المبادرة تعكس الدور الرائد الذي يضطلع به سموه منذ عقود في تعزيز المشهد الثقافي العربي، معرباً عن شكره لإسهامه في إعادة إحياء مرفق ثقافي لبناني وعربي مهم.





وأكد سلامة أن دعم صاحب السمو حاكم الشارقة لهذا المشروع ليس مجرد إسهام ماليّ، بل يمثل التزاما مستمراً بالحفاظ على التراث الثقافي وإحياء الفنون العربيَّة، مشيراً إلى أن إعادة تأهيل مسرح بيروت الكبير سيعزز من فرص التواصل الفني بين لبنان والدول العربيَّة، ويعيد للمسرح دوره كمنصة للإبداع والإشعاع

وقام العويس والحضور بجولة في مرافق المسرح، حيث اطلعوا على حالته الراهنة، واستمعوا إلى شرح من المهندسين حول الوضع المعماري للمبنى، متوقفين عند أبرز الأقسام التي ستشهد عمليات

وخلال الجولة أوضح سلامة للحضور الأهميَّة التاريخيَّة للمسرح، مستعرضاً أبرز المحطات الثقافيَّة والفنيَّة التي أجريت فيه طوال سنوات، وأسهمت في تأسيس مشهد ثقافي عربي.

يشار إلى أن «مسرح بيروت» صممه يوسف أفتيموس، وبناه جاك تابت (شاعر وعاشق للمسرح) خلال العشرينيات من القرن

الماضي، وافتُتح المبني في العام 1929، واستضاف على مر السنين عروضاً مسرحيَّة عالميَّة، حيث تتسع قاعة المسرح لـ 630 مقعداً مع أوركسترا وشرفتين وآلات لتجهيز المسرح، وفيه قبة فولاذيَّة صغيرة تعمل بالكهرباء وتتحرك على قضبان، إضافة إلى سقف مقبب يزينه الزجاج الملون والزخرفة يغطى الردهة.

وقد صمم المسرح بشكل يخدم عروض فرق المسرح والأوبرا، واستمرت العروض فيه حتى أواسط العام 1970 ليبقى مهجوراً حتى اليوم.



القاسمي عضو المجلس الأعلى حاكم الشارقة، دعماً

مادياً لإعادة تأهيل «مسرح بيروت الكبير» ضمن

الحملة الدوليَّة التي أطلقتها منظمة الأمم المتحدة

للتربيـة والعلـم والثقافـة (اليونسـكو) الرامية إلى

ترميم المبنى التاريخي للمسرح في العاصمة اللبنانيَّة.

المَسْلَخ ا



#### الشارقة: أحمد الماجد

يؤمن الظنحاني بدور المسرح في تنمية وتطوير المجتمعات، وينظر إلى «جمعيَّة دبا» التي أسست في العام 1991، بحسبانها المنطقة التي تنشر الثقافة والفكر والمسرح بين أبناء المدينة، وهي عنده بيئة اجتماعيَّة ملهمة جمعت شباب المسرح حولها، وبالإصرار والعزم والإرادة وصلت إلى ما وصلت إليه من ألق، وصارت لمنجزها وحضورها المسرحي المحلي والخارجي. خاض الظنحاني تجربته مع جمعيَّة دبا بصفة

جعية دبا للفتافة والننون والمسرح

الدن المسرحي» في سلطنة عمان، وكُرم عدد من أعضاء فرقتنا في احتفاليَّة «اليوم الإماراتي للمسرح»، وأقمنا الورش التدريبيَّة والندوات الفكريَّة والمؤتمرات والملتقيات، وكذلك كانت فرقتنا فاعلة في مهرجان الفجيرة الدولي للمونودراما، كما أن فرقتنا تسعى على الدوام إلى تأمين مصادر دخل لمواصلة عملها بالألق والجديَّة نفسهما، من خلال الحصول على دعم الجهات المهتمة بالشأن المسرحي، وكذلك من خلال تقديم عروض مسرحيَّة جماهيريَّة، الأمر الذي سيسهم في مواصلة التوهج الثقافي والمعرفي وكذلك المسرحى في المدينة.

كانت الفرقة حاضرة في الدورة الماضية من أيام الشارقة المسرحيَّة، كذلك في مهرجان القاهرة الدولي للمونودراما، وأيام الفجيرة الثقافيَّة في باريس، وربما يكون منجزنا الأهم خلال العام 2025 هو نيل فرقتنا جائزة جمعيَّة المسرحيين للفرقة المسرحيَّة المتميزة، عن مجمل أعمالها في العام 2024، وهذه الجائزة تتويج لمسيرة الفرقة خلال الفترة الماضية وجهودها الكبيرة في إعلاء شأن المسرح الإماراتي في المحافل الخارجيَّة.

• حدثنا عن الورشة الأخيرة التي أقيمت في مدينة دبا بإشراف الفنان إبراهيم سالم، من حيث أثرها، وعدد المتدربين، ونتاجاتها. - أولاً نتوجه بالشكر الجزيل إلى جمعيَّة المسرحيين على قيامها بالإشراف على الورشة المسرحيَّة التي قمنا بتنظيمها في جمعيَّة دبا، وأطرها الفنان المسرحي القدير إبراهيم سالم، وكانت مخصصة للأداء التمثيلي وما دار في فلكه من تمارين صوتيَّة وحركيَّة وتمارين ارتجال، وانتظم فيها 12 متدرباً. في هذه الورشة التي استمرت لمدة حالها حال باقى الفرق العاملة في الدولة.



أسبوعين، تعرف المتدربون على أساسيات التمثيل، وجاء تنظيمها في إطار حرص الفرقة على تأهيل المواهب المسرحيَّة وإتاحة الفرصة للعناصر الجيدة المتخرجة فيها للمشاركة في الاستحقاقات المسرحيَّة القادمة، المحليَّة والخارجيَّة.

## • مـا أبرز الأسماء والمحطات التي ترى أنها ارتبطت بمسيرة

- أسماء ومحطات عديدة مرت على جمعيَّة دبا منذ تأسيسها، لكنى أخص بالذكر هنا بعض الأسماء المهمة التي كان لها الأثر الواضح في تأصيل التجربة المسرحيَّة في مسرحنا، منها عبدالله سلطان السلامي، وسعادة محمد سعيد الظنحاني، وسعادة مطر صالح الكعبي، وغيرهم الكثير، لكن هذه الأسماء الثلاثة بالذات بذلت الجهد الكبير في تأسيس الفرقة والجمعيَّة، ودعمت خطي الفرقة معنوياً ومادياً، كما كان للثلاثة جهودهم الكبيرة في السعي نحو الحصول على مقر للفرقة، ومبنى مستقل للجمعيَّة لكي تزاول نشاطها كجمعيَّة مشهرة



جائزة جمعية المسرحيين للفرقة المتميزة

وتألق في مشاركاتها المتنوعة والمتعددة.

الفرقة واحدة من الفرق المسرحيَّة التي يشار إليها بالبنان، الللا

إداري حصرياً، ومشرف عام على العروض المسرحيَّة التي أنتجتها الفرقة، وبرغم أنه لم

• بداية.. كيف تستعيد أهم المنجزات المسرحيَّة التي حققتها الفرقة خلال الفترة السابقة؟

له بالغ الأثر في وصول الجمعيَّة إلى ما وصلت إليه من سمعة طيبة،

- هناك العديد من الإنجازات التي تحققت، بهمّة أبناء الفرقة، والمتعاونين معها، إنجازات نعتز بها حقيقةً، وهي ثمرة جهود جادة وحثيثة، وعبر أسس وقواعد وخريطة طريق وضعناها وسلكناها، وسيكمل من يأتى بعدنا هذا المشوار.

فزنا بجوائز عدة في المهرجانات المسرحيَّة المحليَّة والخليجيَّة والعربيَّة والدوليَّة، منها «مهرجان ظفار المسرحي الدولي»، و«مهرجان

## • كيف تعدون للمشاركات والاستحقاقات المسرحيَّة القادمة

- هناك الموسم المسرحي الثامن عشر الذي تنظمه جمعيَّة المسرحيين، واختارت فرقتنا ضمن الفرق الخاصة بإقامة عروض الموسم. كما نستعد لتقديم عمل مسرحي يحمل عنوان «فرصة» للفنان حمد الظنحاني مؤلفاً، والفنان إبراهيم القحومي مخرجاً، للمشاركة به في مهرجان دبي لمسرح الشباب. كذلك تجري المشاورات حالياً لاختيار المشروع الذي ستذهب به الفرقة إلى مهرجان الإمارات لمسرح الطفل في دورته الجديدة التي ستقام أواخر شهر ديسمبر من العام الجاري. كذلك هناك نص متميز كتبه محمد سعيد الضنحاني، ومن المؤمل أن يرى النور كمشروع مسرحي في أيام الشارقة المسرحيَّة بدورتها الجديدة 2026.

بالإضافة إلى كل ذلك، ستشارك الفرقة أيضاً في مهرجان الدن المسرحي في سلطنة عمان بمسرحيَّة «مرود كحل» التي كتبها محمد سعيد الضنحاني، وأخرجها إبراهيم القحومي، وسبق لهذا العرض أن قدم في أيام الشارقة المسرحيَّة في دورة سابقة.

#### • مهرجان الفجيرة الدولي للمونودراما.. أثره على المسرح في الفجيرة وعلى «مسرح دبا»؟

- المهرجان غيّر قواعد اللعبة محلياً، وجعل الفجيرة نقطة التقاء للممارسات المتخصّصة في فن الممثل الواحد، وجلب عروضاً وتقنيات جديدة، وفتح حـواراً نقدياً مع الجمهور والنقاد. هذا الأمر شـجع فرقتنا على تطوير نصوص أصغر حجماً لكن أكثر عمقاً، كما منح أبناء فرقتنا فرصة لقاء خبرات إقليميَّة وعالميَّة ترتدّ بالإيجاب على جودة عروضنا.

#### •حضور جمعيَّة دبا في المحافل الخارجيَّة وانعكاسه على الفرقة.. حدثنا عن هذا الأمر.



- المشاركات الخارجيَّة ليست مجرد سفر، أو مشاهدة دولة أخرى أو معلم سياحي فيها، بل هي تجربة عميقة وغزيرة تفتح أبواباً للتبادل الثقافي والمسرحي، ولها بالغ الأثر في تحسين وتطوير ذائقة شبابنا. إنها توفر فرصة الاطلاع ومشاهدة عدد من العروض المسرحيَّة العربيَّة والأجنبيَّة، مما يصقل المواهب ويؤصل الخبرات، وأعطيك مثلاً هنا، فمشاركاتنا في مهرجان ظفار الدولي للمسرح في سلطنة عمان، وما جئنا به من إنجاز ونتائج، أثّر بشكل مباشر في طريقة إعدادنا لعروض مسرح الأطفال، بعد تلك التجربة الثريَّة التي وقفنا من خلالها على مكامن الخلل في اختياراتنا للعروض المسرحيَّة المخصصة للطفل.

#### • كيف تقيم حضوركم في المهرجانات المحليَّة؟

- أعده حضوراً مسؤولاً ومُخططاً. فرقتنا وأبناء فرقتنا عقدوا العزم على عدم الاكتفاء بالمشاركة من أجل الظهور في المهرجانات المسرحيَّة فقط، بل الذهاب برؤى فنيَّة عميقة، ونصوص جيدة، وتدريب جيد، وإخراج يراعي خصوصيَّة الحدث المسرحي الذي

## • كيف تنظر إلى أثر هيئة الفجيرة للثقافة والإعلام في مسيرة

- لهيئة الفجيرة للثقافة والإعلام أثر وأثر كبير جداً، فهي شريك ا إستراتيجي لفرقتنا، دعمت نتاجنا المسرحي، ووفّرت لنا مسارح ومناطق وقاعات للعرض. هذا التعاون أعطى الجمعيَّة استدامة في العمل المسرحي موسماً بعد آخر، وأسهم ذلك الدعم في صقل المواهب المحليَّة، وعمد إلى استمراريَّة النتاجات المسرحيَّة على مدار العام.

#### • للفرقة تاريخ طويل مع أيام الشارقة المسرحيَّة.. ما أبرز المحطات التي تستوقفكم؟

- أيام الشارقة المسرحيَّة عرسنا المسرحي الكبير، الذي تسعى جميع الفرق لتكون ضمن قوائم الفرق المشاركة فيه، وتاريخنا مع هذه التظاهرة المسرحيَّة المحليَّة المهمـة قديم، بدأ منذ العام 1996 بمسرحيَّة «خرزة الجن»، وهو مستمر حتى هذه اللحظة. أما المحطات التي نفتخر بها خلال مسيرتنا المسرحيَّة في «الأيام»، فكانت أولاها في الدورة الحادية عشرة منها في العام 2001، عبر مشاركتنا بمسرحيَّة «يا ليل ما أطولك»، والثانية في الدورة الثالثة عشرة من «الأيام» في العام 2003، بمسرحيَّة «أبحر في العينين»، وكلا العملين نال جائزة أفضل عرض مسرحي متكامل، بالإضافة إلى العديد من الجوائز الأخرى. وهما من وجهة نظري الشخصيَّة، نقطتا تحوّل في تاريخ فرقتنا المسرحي.



#### • حدثنا عن الثلاثي إبراهيم القحومي، وحمد الظنحاني، وأيمن الخديم، وأثرهم في مسيرة الفرقة.

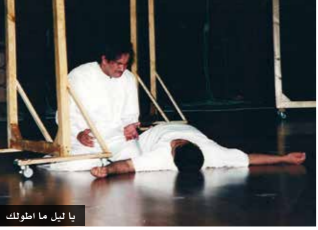
- التأثير الحقيقي هو وجود هؤلاء الشباب معاً ودائماً، فهم كيان واحد، ولديهم مشاريع مشتركة، ودائماً ما أشاهدهم متشاركين في الرأى ومختلفين في منظومة الأعمال، لا يجامل أحدهم الآخر فيما يقدمه من أعمال، بل لديهم مشاعر صادقة تجاه بعضهم، بعيداً عن المجاملات، وهم طاقة متوهجة في كافة أعمال الجمعيَّة، وأنصحهم دائماً بالاستمرار معاً. نحن في جمعيَّة دبا ندعم الطاقات لا الأشخاص، ودعم الجمعيَّة لهؤلاء الشباب جاء بعد اشتغالهم وبحثهم وإصرارهم على تقديم أنفسهم بصورة مشرفة في كافة العروض المسرحيَّة، وكل في مجاله.

#### • برأيك، ماذا يحتاج المسرح المحلي لمواصلة نهوضه؟

- باختصار.. استمراريَّة التمويل، بني تدريبيَّة احترافيَّة (مراكز إعــداد ممثل ومخرج)، حاضنات نصّيَّة (كتَّاب شــباب)، وشــراكات دوليَّة في الورش المسرحيَّة، وتبادل الخبرات.

## • موقف طريف مر عليكم خلال إشرافكم على النشاط الإبداعي

- من المواقـف الطريفة والجميلة فـى آن واحد، عندما بدأ فريق المسرح بالجمعيَّة في الإعداد لإنتاج عمل مسرحي تراثي، حيث واجهـت الفرقة في ذلك العمل الكثيـر من التحديات، في تصميم وإبداع ديكور العرض، لأن كبار المواطنين في الجمعيَّة لم يسمحوا لهم بأن يأخذوا قطع الديكور وتركيبها بشكل يتلاءم مع عروض المسرح التجريبي، وواصل كبار المواطنين في الفرقة الحضور المستمر لبروفات العرض، وكذلك التدخل في كل كبيرة وصغيرة فيما يخص الديكور، وفي النهاية توصل فريق العرض إلى اتفاق معهم، وقاموا بكتابة تعهد يتضمن الالتزام



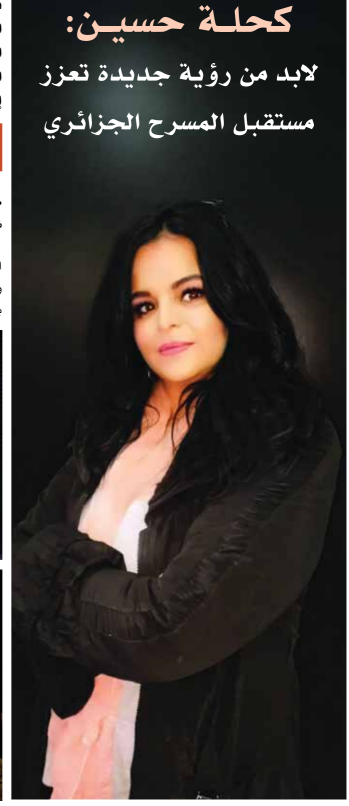
بالقواعد الأساسيَّة المتعلقة بالتراث المحلي في صناعة ديكور

#### • كلمة أخيرة.

- أشكر كل من كان داعماً ومسانداً للفرقة، أفراداً وهيئات، وأهمس في آذان شباب مسرحنا وأقول لهم: استمرّوا في الاجتهاد، المسرح رسالة ومسؤوليَّة مجتمعيَّة، أساسها الصدق والمحبة من أجل صناعة مستقبل مبهر لمسرحنا ودولتنا.

#### محطات

- عضو مؤسس لجمعيَّة دبا للثقافة والفنون والمسرح.
- ترأس مجلس إدارة الفرقة منذ العام 2003 وإلى الآن.
- نال مع الفرقة العديد من الجوائز المسرحيَّة في المهرجانات المسرحيَّة المحليَّة والخليجيَّة والعربيَّة والدوليَّة، منها جائزة أفضل عرض مسرحى متكامل، في دورتين متتاليتين من أيام الشارقة المسرحيَّة، كما فاز مع الفرقة بجوائز في مهرجان الإمارات لمسرح الطفل، ومهرجان دبي لمسرح الشباب، ومهرجان ظفار الدولي للمسرح، وغيرها.
- شارك مع الفرقة في العديد من المهرجانات المسرحيَّة المحليَّة والخارجيَّة، أهمها: أيام الشارقة المسرحيَّة، مهرجان الفجيرة الدولي للمونودراما، مهرجان دبي لمسرح الشباب، مهرجان الإمارات لمسرح الطفل، أيام قرطاج المسرحيَّة الدوليَّة، مهرجان القاهرة الدولى للمسرح التجريبي، مهرجان أيام القاهرة للمونودراما الدولي، مهرجان شرم الشيخ الدولي للمسرح الشبابي، مهرجان ظفار المسرحي الدولي، مهرجان الدن المسرحي الدولي، مهرجان نيابوليس للطفل في تونس، مهرجان المسرح الأردني، مهرجان البحر الأبيض المتوسط في إيطاليا، مهرجان ليالي المسرح الحر في الأردن، وغيرها.



تُشـدُّد الفنانة الجزائريَّة كحلة حسـين، المعروفة فنياً باسم نضال، على ضرورة إعادة تشكيل المسرح الجزائري لمواكبة التحديات المستقبليَّة. وفي هذا الحوار تتحدث مديرة مسرح مدينة بجاية عن أبرز الأنشطة التي سيعرفها الموسم المسرحي الجديد، إضافة إلى موضوعات ذات صلة.

> رابح هوادف كاتب وإعلامي من الجزائر

• برزت ممثلة في المسرح والدراما التلفزيونيَّة بالجزائر منذ نحو ثلاثة عقود، ما رؤيتك للمسرح الجزائري حالياً؟

- للمسرح الجزائري امتداد عميق وبارز عبر الزمن، وقد جاءت التحولات المتسارعة على مدى عقود لتُعمِّق جمالياته الفرجويَّة، وتفتح الباب أمام ضرورة التقييم والمراجعة في منظومة تتسم بحتميَّة الانتقال إلى طور حيوى نابض بالأفكار والأشكال.







نحن في الحقيقة على أبواب عصر مهم من التخمير الفكري. فعندما يتقدم الفكر المسرحي خطوة، فإنه يفتح آفاقاً جديدة ترسم تصورات ومفاهيم ولوحات حالمة جديدة. من هذا المنطلق، يجب على المسرح الجزائري أن يُعيد تشكيل نفسه في عالم سريع التغير. بتاريخـه الملحمي والإبداعي، قال المسـرح الجزائري كلمته بأعلى صوت، معبراً عن مجتمعه بكل اللغات وعبر كل القارات، خاصة في زمن كانت فيه الكلمة محاصرة.

إن كسب رهان التطوير المسرحي يفرض علينا استكشاف واستقراء ذاكرة المسرح الجزائرى وحماية تراثه الثقافي والتاريخي. هذا الأمر مرتبط بحماية واستحضار أصول المسرح الجزائري وتاريخه، بالإضافة إلى الانفتاح على الثقافات الأخرى. هذا بلا شك سيعزز شعور الانتماء الوطنى لدى الأجيال ويدعم الهوية، ويسهل البحث وواجب التذكر، ويحفظ الذاكرة



أشير هنا إلى أهميَّة الوفاء بروح اللائحة التأسيسيَّة للمسرح الجزائري قبل 63 عاماً، والتي كرست «تعبيريَّة المسرح عن الواقعيَّة الثوريَّــة التي تحارب الميوعة، وخدمة المســرح للحقيقة في أصدق معانيها، ومحاربته لكل الظواهر السلبيَّة التي تتنافى مع مصلحة الشعب». كما تنص اللائحة على أنه «لا يمكن أن نتصور فناً درامياً يتجرد فيه الأشخاص من الحياة والرونق». بناءً على ذلك، أقترح وضع تصور مستقبلي للمسرح الجزائري ورسم مساراته.

#### • ما قولك بشأن ما يسمى «أزمة الكتابة المسرحيَّة»؟

- يطول الحديث عن أزمة الكتابة المسرحيَّة في الجزائر. أربط هذه المسألة مباشرة براهنيَّة الوعى المجتمعي، مقارنة بما اكتسبته النخب الجزائريَّة المثقفة من مختلف مشاربها الناطقة بالعربيَّة أو الفرنسيَّة منذ بداية عشرينيات القرن الماضي. لقد أصبحت ملامح هذا النشاط الفكرى أكثر وضوحاً وكثافة، وتجسدت فيه الأبعاد والخصوصيات الجماليَّة وتنوع المضامين السياسيَّة والاجتماعيَّة

• تديرين مسرح بجاية (260 كيلومتراً شرقي الجزائر العاصمة) منذ عام 2023، ما القيمة المضافة لرصيد هذه المؤسسة العريقة، وما الجديد في الأفق؟

- بصفتى مديرة لمسرح بجاية، هذه القلعة التاريخيَّة المحميَّة التى تزين مسقط رأس الفيلسوف والمؤرخ والمفكر الجزائري الكبير مولود قاسم نايت بلقاسم (1927 - 1992)، أحاول أن أضيف إلى سجله أسماء تكون امتداداً للأسماء الجميلة التي مرت على خشبة هذا المسرح الذي لا يزال يخضع لأشغال الترميم.

82 **المَسْلَخ** العدد (73) - اكتوبر 2025

وأسعى جاهدة بكل ما أحمله من غيرة وحب وعشق للمسرح، للنهوض بالإنتاج المسرحي بأفكار وأسماء تليق به. الجديد في مسرح المسرحيَّة؟ بجاية حالياً هو مسرحيَّة «المفتاح» للكاتب محمد بورحلة والمخرج زياني شريف عياد، وهي مسرحيَّة تقول للأحرار في غزة: «دمتم ودام نضالكم»، وهذا هو ديدن المسرح: قضيَّة ومبدأ الأحرار في العالم.

نعمل في مسرح بجاية أيضاً على مسرحيتين جديدتين للأطفال، واحدة باللغة العربيَّة، والأخرى بالأمازيغيَّة. كما أود أن أنوه إلى أن مسرح بجاية فتح أبوابه للتكوين الفنى في فنون الإلقاء والأداء والإخراج، إلى جانب تفعيلنا لمدرسة «حديدوان» لتكوين الأطفال في الأداء، الكوريغرافيا، الموسيقي، والرسم. أشير هنا إلى أن المدرسـة تحمل اسـم «محمد رؤوف إيقاش» المكنى «حديدوان» (1948 - 1996)، وهو ممثل جزائري برع في مسرح الأطفال.

#### • ماذا عن أفق المسرح النسائي في الجزائر؟

- كنت ولا أزال ضد مصطلح «المسرح النسائي» الذي لا يفيد في شيء ولا يضيف. أرى أن المهتمين بالعمل الفني لا تعنيهم هذه المصطلحات، بقدر ما تعنيهم الفكرة والعرض، بغض النظر عن مبدعيها أو مبدعاتها. منذ الأزل، والفن ساحة تتسع للجميع، والفارق الوحيد هو ما تقدمه النساء والرجال للمتلقين.

• كيف ترين سبل تعميق التكوين وتعميم الأخذ بمتطلبات المهن

- يطول الحديث عن التكوين الحديث، لما يشهده من نقص في كل شيء. لذا، ينبغى العناية بالتكوين الميداني من خلال إحداث ورشات تدريب وبحث بإشراف كفاءات مسرحيَّة مشهود لها من داخل المسرح الجزائري وخارجه، مع الأخذ بمتطلبات المهن المسرحيَّة، باعتبار جوانبها النظريَّة والتطبيقيَّة واختصاصاتها الحرفيَّة، حتى لا تتحول المؤسسات التعليميَّة المختصة إلى غرف مغلقة وآلات تفريخ تخرج أدمغة خاوية الوفاض.

إن المسرح يقوم على مثلث ضلعه الأول والأساس هو الموهبة، والثاني المعرفة والثقافة، والثالث الصناعة أي الحرفة. لذلك، يجب أن نحتضن المواهب الحقيقيَّة، وأن نمكنها من مفاتيح المهنة وأسرارها الحرفيَّة بطريقة تعليميَّة في كل الاختصاصات المهنيَّة الدقيقة.

ولكي يكون التواصل قائماً بين المؤسسة المسرحيَّة وسكان المدن، ولكي نؤسس التفاعل العضوي المطلوب بين قطبي اللعبة المسـرحيَّة، لا بد من تكوين المتلقي المسـرحي. فمن دون تكوين للذائقة المسرحيَّة ودون تربية التذوق الفني للمواطنين، لن يكون لدينا المتلقى المسرحي القادر على استيعاب ما يرسل إليه من علامات فنيَّة وحماليَّة.





إذن، لا بد من تأسيس نواد للمسرح في المدارس الابتدائيَّة، ولا بد من إدراج مادة المسرح في المدارس الإعداديَّة والثانويَّة، ولا بد من إحداث مدارس للتكوين المسرحي خارج دوائر الجامعات لتكوين الكوادر في الاختصاصات التقنيَّة لفنون المسرح. هذه ليست مسؤوليَّة وزارة الثقافة فقط، بل هي مسؤوليَّة المجتمع وكل

وأتصور أن تكوين المتلقى المسرحي يبدأ بتكوين الطفل في مجالات الإبداع، لأنه جمهور المستقبل وفنان ومبدع المستقبل. لذا، طرحت الفكرة على وزارة الثقافة والفنون الجزائريَّة لاستحداث مسرح كامل يختص في مسرح الطفل، من حيث التكوين والإنتاج والمهرجانات واللقاءات والمسارات.

يتعين على المسرحيين استقراء واقعهم بكل صدق وأمانة، بعيداً عن المحاباة والادعاء. فالفنان ابن مجتمعه يتأثر به ويؤثر فيه، ولا يمكننا أن ندهب للعالميَّة بلباس وأفكار وإبداع ولغة مزيفة.





كحلة حسين، ممثلة ومديرة مسرحية جزائرية، حائزة شهادة الدراسات العليا في الفنون المسرحيَّة من المعهد العالى للفنون الدراميَّة بالجزائر (دفعة 1999)، وهي مديرة المسرح الجهوي «عبد المالك بوقرموح» بمدينة بجاية. شاركت في عشرات المسلسلات التلفزيونيَّة، ومن المسرحيات التي شاركت ممثلة فيها: «الدب»، و «الزائر»، و «البطل»، و «التمرين»، و «الهايشة»، و«بهيجة». ساعدت في إخراج مسرحيَّة «البطل» كما أخرجت مسرحيَّة الأطفال «أجنحة نمولة». عملت في مجال الإعلام وقدمت عدة برامج تلفزيونيَّة، أبرزها برنامج «مسرحنا»، كما قدمت تحقيقات كبرى أبرزها «أرض الرجل». تقول كحلة حسين إن الحاسة الأولى لديها هي الكتابة، وبعدها تأتي الحواس الأخرى.



تعد عروض «نوستالجيا عاطفة الأمس» مشروعاً ثقافياً يجمع بين المسرح والتاريخ في عروض أدائيًــة حيَّــة تُقــام داخــل المواقــع الأثريَّــة المغربيَّــة. أطلقــت وزارة الشــباب والثقافــة والتواصــل هذا المشروع بهدف إعادة الاعتبار لهذه المواقع، من خلال إحياء الحقب التاريخيَّة التي مرت بها.

#### لحسن احسايني باحث مسرحي من المغرب

أخرج العروض المخرج أمين ناسور، الذي استخدم الحنين «النوستالجيا» مدخلاً درامياً لربط الماضى بالحاضر عبر لغة فنيَّة متعددة الوسائط، تجمع بين الأداء الجسدى، والتشخيص الإيمائي، والتقنيات السمعيَّة-البصريَّة.

انطلقت عروض «نوستالجيا» في نسختها الأولى في يوليو 2023 بموقع شالة بالرباط، ثم امتدت إلى مدن أخرى مثل مراكش، وشفشاون، وفاس، وصولاً إلى أكادير أوفلا. وقد بلغ إجمالي العروض أكثر من مئة عرض.

في هذا الحوار يتحدث المخرج أمين ناسور عن التجربة الفريدة ويبرز تأثيرها وآفاقها.

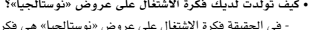
• كيف تولدت لديك فكرة الاشتغال على عروض «نوستالجيا»؟

- في الحقيقة فكرة الاشتغال على عروض «نوستالجيا» هي فكرة السيد محمد مهدى بن سعيد وزير الشباب والثقافة والتواصل، الذي اقترح عليَّ فكرة الاشتغال على الموروث الثقافي المغربي، وإعادة الروح للمآثر التاريخيَّة التي تزخر بها بلادنا، ومحاولة استحضار تاريخ المغرب العريق، فكان إسهامي في هذا المشروع متمثلاً في وضع رؤية إخراجيَّة، مستنداً إلى ما يسمى «مسرح المواقع» الذي هـو نوع من المسـرح يقام فـى أماكن غير تقليديَّـة، خارج حدود

• الاشتغال على مشروع بهذا الحجم، بما يحمله من تشعب في الرؤية وتنوع في الأساليب التعبيريَّة، وكثافة في البنية الجماليَّة والرمزيَّة ليس بالأمر السهل، كيف تعاملت مع هذا المشروع الذي يمكن وصفه بالضخم؟ وما دور السينوغرافيا والأزياء في تشكيل الفضاء الذاكري في «نوستالجيا»؟

- حاولت من خلال هذا المشروع إعادة/استحضار الذاكرة التاريخيَّة المغربيَّة بلمسة إبداعيَّة، مع المزج بين التقطيع المشهدي المسرحي والسينمائي، هذا بطبيعة الحال بالاعتماد على مجموعة من المؤثرات السمعيَّة والبصريَّة، إلى جانب اللعب الدرامى والتشخيص باستخدام مشاهد مسرحيَّة بتقطيع سينمائي، عبر الاشتغال على حقب تاريخيَّة لها رمزيتها ودلالتها، من حيث

السينوغرافيا التي صممها أنور الزهراوي بحيث تبدو، إضافة إلى كونها خلفيَّة جماليَّة، ذاكرة ماديَّة للعروض، تبنى وتنهار وتتشكل كما تتشكل الذكرى في أذهاننا، لأن الفضاء في هذه العروض هو فضاء ذاكري داخلي، مشحون بالعواطف والتأثيرات، لذلك كنت أحرص على سينوغرافيا مفتوحة على تأويلات وقراءات، سينوغرافيا قابلة للتحول وفق إمكانات أجساد الممثلين، ووفق تدفق الزمن التاريخي، أو من حيث الأزياء التي تعد عنصراً أساسياً في العمل المسرحي، ففي عروض «نوسـتالجيا» حاولنا احترام خصوصيات كل منطقة على مستوى الأزياء والنص، وقد روعيت خصوصيَّة كل مدينة في عروض «نوستالجيا». ففي الرباط، تم الأخذ في الاعتبار تقاليدها وعاداتها المحليَّة، بينما كان الطابع الأمازيغي هو الغالب على الأزياء والديكور والنصوص في عروض أكادير. وكذلك الأمر في فاس، حيث تم الحرص على مراعاة خصوصيتها الثقافيَّة الفريدة.



صالات العروض المعروفة، مثل الساحات العامة، والمآثر التاريخيَّة.

ما أود الإشارة إليه في هذا الصدد أن الأزياء في عروض «نوســتالجيا» صممـت بحيث تتماهى مـع هويَّة المــكان وثقافته، ولتجسد تلك العلاقة الحميمة بين جسد الممثل والملابس والذاكرة، ولتفتح أفقا جديدا لقراءات وتأويلات متعددة للموروث الثقافي المغربي من جهة، ولحضور الأزياء بوصفها دالاً مركزياً من جهة ثانية. وأود أن أشير هنا إلى أننا اعتمدنا على الإمكانات التي تتوفر عليها «أستوديوهات ورزازات» في السينوغرافيا والأزياء، مع العلم وإعطاء الممثل الإمكانيَّة للتقرب من الشخصيَّة.

#### • تحتل ثيمة الحنين موقعاً مركزياً في العرض، ما الدافع الأساسي وراء الاشتغال على هذه الثيمة؟

عمل على تطويع الملحمة أداةً فنيَّة وفكريَّة تجمع السرد التاريخي،

بذاكرته الفرديَّة والجماعيَّة، والحنين هنا ليس مجرد عاطفة عابرة أننا نتوفر على ورشة للملابس تضم أسماء وازنة في فن تصميم الأزياء المسرحيَّة، بهدف تقريب الجمهور من الحقبة الزمنيَّة، يرتبط بمراحل تَشكُّل وعيي الفني والإنساني، لكنه أيضاً يترجم حنيناً

> - أولاً أشكرك على هذا السؤال الجوهري والمهم، لأكون صريحاً معك، لطالما راودتني فكرة الاشتغال على عروض ضخمة مع فريق عمل كبير يضاهى الأعمال السينمائيَّة العالميَّة، وكنت دائماً أنادي بضرورة تجاوز العروض المسرحيَّة بأربعة أو خمسة ممثلين، جاء الوقت للتفكير في أعمال إبداعيَّة ضخمة، فالطيب الصديقي مثلاً،







والتراث الشعبي، والاحتفال الجماعي، في قالب مسرحى أصيل

ومنفتح في الآن نفسه. ففي عروضه الملحميَّة استثمر الصديقي الموروث العربي والمغربي، مسترجعاً سِير الأبطال، والحكماء،

والدراويش، والفقهاء، ليعيد من خلالهم كتابة تاريخ الجماعة

بأسلوب مسرحي ينبض بالحياة. ويمكن أن أقول لك، إن عروض

«نوستالجيا» أعدها حلماً تحقق. اختياري الاشتغال على عروض «نوسـتالجيا» كان نتيجة تأمل في علاقة الإنسان المغربي المعاصر

إلى الماضي، وإنما هو استدعاء للزمن المنسى، للأمكنة التي

بالنسبة لى مشروع «نوسـتالجيا» يحمل بعداً شخصياً من جهة،

جماعياً لمجتمع يعيش نوعاً من الانقطاع عن جذوره، وعن تاريخه

الرمزى. المسرح بالنسبة لي في هذا المشروع كان وسيلة لاستعادة

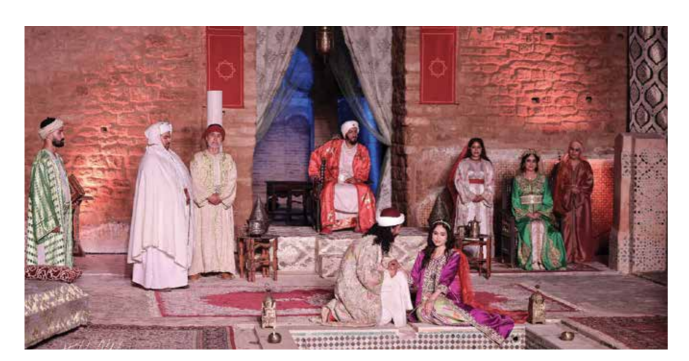
ذلك الزمن، لكن بلغة الجسد، والمؤثرات السمعيَّة-البصريَّة، عروض

«نوستالجيا» هي رد الاعتبار للمآثر التاريخيَّة المنسيَّة، كما أنها

حركت فينا الحنين لهذه المآثر التي تزخر بها بلادنا. يمكن أن أقول

عبرناها ونسيناها، وللأجساد التي حملت الذاكرة.





البوابة لنوع من المسرح، نوع من الإبداع الفني الذي لا يقتصر على الفرجة فقط، بل يتجاوز ذلك إلى دور اقتصادي سياحي. وما دمنا نتحدث في يومنا هذا عن مشروع الصناعة الثقافيَّة، ف «نوستالجيا» تجلّ من تجليات هذا المشروع. في «نوستالجيا» «شالة» مثلاً خلقت عالماً جديداً، في هذا الفضاء سميته «أرواح شالة» ذهبت بالجمهور إلى أن «شالة» محفوظة بأرواح، هذا النوع من الخيال يخلق لدى الجمهور متعة ونوعاً جديداً من الفرجة للأحداث التاريخيَّة.



#### • بالعودة إلى فريق العمل الضخم، ما هي المعايير التي استندت إليها في اختيار الممثلين؟

- بالنسبة لى اختيار الممثلين لم ينبن فقط على الكفاءة التقنيَّة أو التكوين الأكاديمي، بل على عنصرين أساسيين: الأول يتمثل في الاعتماد على فنانين محليين، حيث تم اختيار فنانين ينتمون إلى الرباط لأداء عروض «نوستالجيا» في المدينة ذاتها، وفي أكادير اخترنا فنانين محليين من المدينة ونواحيها، الشيء نفسه بالنسبة لفاس، العنصر الثاني يتمثل في اختيار خريجي المعهد العالى للفن المسرحي والتنشيط الثقافي، وبالتالي نخلق فسيفساء من الممثلين بين المحترفين المتمرسين في الميدان وخريجي المعهد، وفي كل عرض نحاول أن نمنح الفرصة لفنانين جدد لم يشاركوا في العروض السابقة، بطبيعة الحال لا يمكن المناداة على جميع الممثلين لأن هامـش الاختيار يكون محدوداً مهما كان العمل الفني ضخماً، ولكن نحرص في اختيارنا للممثلين على أسماء جديدة، حتى تشمل عروض «نوستالجيا» أكبر عدد من الفنانين.

هـذا إلى جانب أننا نحاول جعل الممثل يمتلك القدرة على الانخراط الوجداني في العروض، حيث كنت أبحث في «نوستالجيا» عن الذاكرة الحيَّة التي يحملونها في أجسادهم، وعن الأحاسيس التي يمتلكونها تجاه الفضاء/الموقع. كذلك، أحرص على أن يكون هناك انسجام جماعي، لأن العمل، بالنسبة لي، لا يقوم على البطولة الفرديَّة، بقدر ما يقوم على التناغم العضوي والانسجام الكامل بين الممثلين، كما لو أننا نؤلف سمفونيَّة مسرحيَّة يتحرك فيها الجميع تحت إيقاع واحد، وبنَّفَس واحد.

## محمد مؤمن: النقد يوثق ويحقق ويبرز الإبداع المسرحي

لا تخلو أي أطروحة أو دراسـة جادة عن المسـرح التونسـي من الإشـارة إلى مقال أو دراسـة منشـورة للناقد المسـرحي محمد مؤمن، وذلك لغزارة إسهاماته النقديَّة في الصحف والمجلات التونسيَّة الناطقة بالفرنسيَّة خاصة، وأهميتها العلميَّة والثقافيَّة.

#### كمال الشيحاوي ... ناقد ثقافي وإعلامي من تونس

هو بحق أحد أعمدة النقد المسرحي التونسي بلا منازع. جاء مؤمن إلى النقد المسرحي من الأدب الفرنسي، حيث قدّم أطروحة مهمة حول أحد كتّاب الرواية الفرنسيَّة الحائز جائزة نوبل للآداب، وهو جان مارى جوستاف لوكليزيو. وقد استفاد كثيراً من تكوينه الأكاديمي واطلاعه على مناهج الدراسات السرديَّة الحديثة، في

قراءة وتحليل العروض المسرحيَّة، وما يُصطلح عليه بـ «خطاب العرض»، إضافة إلى ما كتبه من مؤلفات نقديَّة حول المسرح الحديث، خصوصاً في المكتبة الفرنسيَّة.

يعمل محمد مؤمن مدرساً لتحليل الخطاب المسرحي في «مدرسة الممثل» التابعة للمسرح الوطني، وهو بصدد التحضير لجمع مدوّنته المبثوثة في عديد الصحف من المقالات، لتخرج في كتب. حول رؤيته لوظيفة الناقد المسرحي، وأسباب تراجع هذه الوظيفة، وقضايا أخرى، كان لنا معه هذا الحوار.





• لقد كنت شاهداً على أهميَّة دور الناقد المسرحي و «سلطته» في سبعينيات وثمانينيات القرن الماضي عبر الصحافة المكتوبة، فما الذي يفسّر تراجع هذا الموقع في حياتنا الثقافيَّة والمسرحيَّة تحديداً خلال السنوات الأخيرة؟

- يبدو لي النشاط النقدي المسرحي في تونس غير مهيكل ومهمَّـش، وربما هذا أحد عناصر قوته وربما ضعفه. قوته في أنه لا يخضع لمؤسسات تنظم عمله وتوجهه، وضعفه في هشاشته وإمكانيَّة أن ينقطع في أي لحظة بسبب ضمور شغف من يمارسونه ويولونه

وشخصياً، أميل إلى وجهة النظر التي تقول إن «ماكينة» الإنتاج والدعم التي اتخذت طابعاً آلياً و«اجتماعياً» في تونس، لم تعد مهتمـة بالنقد، وربما لديها انزعاج منه. وأظنها «عقليَّة» مُخاصمة للنقد، ويضيق صدرها بالنقد، وتريد أن تستفرد بالعمليَّة المسرحيَّة بعيداً عن تدخل هذه الفئة التي تُسمى «النقاد».

الزوائد، وهذه حالة مرضيَّة وغير جيدة وغير مُرضية.

لقد كنا نفرّق بين النقد والنقد الذي يجري في الجرائد، وهو فى الجريدة من الهوامش. فالجرائد إخباريَّة يوميَّة وتركز على

اليومي من السياسي والرياضي والاجتماعي، أما الثقافي فيها فهو من الصفحات الميتة كما تُسمى، ويمكن الاستغناء عنها وتأجيلها حينما يكون الحدث سياسياً أو رياضياً أو حتى إشهارياً.

تقديري أن أزمة النقد المكتوب ليست خاصة بتونس، بل هي أزمة عالميَّة لها علاقة بتعاظم تأثير الوسائط ومنتديات التواصل الاجتماعي وأشكال الإشهار والاهتمام والمتابعة للعروض المسرحيَّة، وتراجع الصحافة المكتوبة حتى نكاد نقول انقراضها.

وهذا كله لا ينفى مسؤوليَّة الدولة التي لم تخصص مساحة لدعم النقد المسرحي عبر مجلة متخصصة مثلاً، كما لا يقلل من مسؤوليَّة المسرحيين الذين لم يعد يهمهم دور الناقد المسرحي في منظومة صارت تعمل بشكل «آلي». إضافة طبعاً إلى أن هناك حالة عامة في ثقافتنا العربيَّة من الانزعاج من النقد، وهذه قصة يطول شرحها والحديث عنها.

لذلك، لا نشعر بأن وجوده أساسى، بل نشعر على العكس أنه من • ولكن لماذا يرغب الناقد في الاستفراد بسلطة النقد؟ أليس العمل المسرحي ذاته عملاً نقدياً في أطوار إنجازه وما يجري فيه من نقاش ومراجعات وحذف وزيادات؟ ثم، أليست لجان المشاهدة ولجان الدعم والتحكيم في المهرجانات ممارسات نقديَّة في جوهرها؟

- ينبغى أن أعود إلى توضيح التمييز بين البحث والدرس الأكاديميين، وما يحتاجانه من صبر ومثابرة ووقت طويل، وهو مهم في المجال الأكاديمي لكل ثقافة وحضارة، وبين النقد الصحفى الحيّ المباشر الذي يتفاعل بشكل مباشر مع العروض المسرحيَّة، وهو عمل أقدّر أنه ضروري لتطوير العمل المسرحي، وينبغى أن يكون لدى المسؤولين عن هذا القطاع تقدير لهذا الـدور، لأن الناقد الذي يتوفر على خبرات خاصة ومعرفة وتكوين تجعل منــه «متفرجاً من الدرجة الثانيــة» إذا جازت العبارة، قادر على الإسهام بما يكتبه في توجيه منتجى العمل من مؤلف ومخرج وممثلين إلى ما به يطورون أعمالهم، ويوسّعون آفاقها الفكريَّة

وثمة فروق عديدة بين النقد الصحفي والنقد الأكاديمي، فالعمل الأول قائـم فـي الغالب على لحظـات التفاعل الأوليَّـة مع العرض بعد مشاهدته مرة أو مرتين أو أكثر، والاطلاع على نصه في بعض الأحيان، أما النقد الأكاديمي الذي أمارسه في «مدرسة الممثل» التابعة لمؤسسة المسرح الوطني، حيث أقوم مع طلبتي بتحليل العرض المسرحي عبر مشاهدته مسجلاً تقنياً بصورة تسمح لنا

مثلاً، كنت أخصص أربع ساعات أسبوعياً لتحليل نص مسرحيَّة «غسالة النوادر» في فترة دراسة تمتد على سنتين تقريباً، وذلك بالاعتماد على تسجيل التلفزة الوطنيَّة التونسيَّة لهذا العمل الذي كثيراً ما بث على قناتها.

والمفارقة أن النقد الذي هو لقاء بين حيّ، الذي هو الناقد، وعرض حيّ، الذي هو العمل المسرحي، يتحول عبر التسجيل التلفزي إلى لقاء بين حيّ، الذي هو الناقد، وعرض إلكتروني، مسجل، ميت

لا بد أن أذكر أيضاً بأن النقد عمليَّة مهمة و «توثيقيَّة» وتاريخيَّة، وهي مسؤوليَّة ينهض بها مشاهد غير عادي في تمييز له عن المشاهد العادى الذي يأتي للمشاهدة والاستمتاع والاستفادة دون أن تكون لديه أي مسـوُّوليَّة في الكتابة عـن العرض. والنقد تقويم، وهو علم مسؤول، والنقد مأذون ومسموع وله تبعات وآثار.

إن النقد في تقديري اختيار في الحياة، النقد حياة، وأقدّر هذا الدور. وأنا لم أفعل شيئاً سوى النقد، وهو متعة خالصة يستجمع فيها الناقد معارفه وذوقه وخبرته ومعرفته بمناهج النقد والتحليل، ليواجه عرضاً حياً بقراءة حيَّة قويَّة تظهر مقدرة وسرعة بديهة وعيناً



والفنان المسرحى الذي يسعى لتطوير تجربته يتابع باهتمام كبير ما يكتب حول عروضه الأولى من قبل النقاد الثقات. ولأن العــرض المســرحي حيّ، فإنــه يأخــذ بالملاحظــات والمراجعات والانطباعات ويحوّر في عمله بالحذف والزيادة والتعديل، ولذلك نلاحظ أن العرض الأول لا يشبه العرض العاشر أو رقم مئة في أعمال المسرحي الفاضل الجعايبي مثلاً.

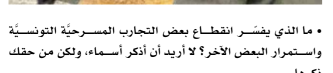
وبهذا المعنى، فإن الناقد له دور الوسيط بينه وبين منتجى العمل والجمهور، فهو يفسّر ويحلل، يراجع ويطوّر العمل في الإنجاز

• ما الذي يبقى من المسرح، هذا الفعل الحيّ المباشر الذي ينتهى مع المشاهدة؟ هل هو فن الزوال؟ وهل تلك محنته، أم قوته، أم

- ما يبقى من المسرح؟ يبقى الكثير طبعاً، يبقى النقد، النص المسرحي والنقد المسرحي. وما يبقى من العرض الحيّ هو النقد

إن المسرح لقاء، وهو أثر بين حيّ وحيّ، حيّ يشاهد حيّاً، واللقاء مؤثر يمكن أن يغير حياتك. والمسرح بالضرورة يمكن أن يغير إذا ما وقع اللقاء، واللقاء يجعل من الزائل باقياً. زائل، ولكن





- السرّ عند أصحابها، ومن باب التخمينات، ومن ذلك المسرحي التونسي نور الدين الورغي الذي يعدنا بالعودة، وأظن أنه غادر «مسـرح الأرض» من زمـان. ولكن النكهة ودفقـة القلب الأولى لم نعد نراها في الأعمال الأخيرة، وله مشاريعه لا شك. وتفسير هذه الظاهرة ليس موضوعياً، هناك ظروف كل شخص.

#### • ولكن يوجد فنانون قادرون على التجدد وآخرون محدودون.

- صحيح. ومثال ذلك الفاضل الجزيري الذي غادرنا أخيراً، الذي ذهب إلى تجارب سينمائيَّة وفرجويَّة خاصة ذات طبيعة نوعيَّة غيرت المشهد الثقافي التونسي برمّته. ومحمد إدريس أيضاً تطور في تجربته المسرحيَّة الخاصة داخل المسرح الوطني وخلال إدارته له. أما الجعايبي فقد بقي يدق في المسمار نفسه. طبعاً، تطورت كتابته، خرج من السرديات والبريشتيات (نسبة إلى بريشت) وكثر الدرامي والتشخيص (عنف، خوف، تسونامي)، وهو يحفر في الأرض نفسها ولا يوجد تغير جذري معه.

92 المَسْلَحُ



فاز المخرج المسـرحي التونسي معز العاشوري بجائزة أفضل مخرج عن مسرحيته «روضة العشاق» في الدورة الثانية والثلاثين من مهرجان القاهرة الدولي للمسـرح التجريبي، الذي أقيم في القاهرة من 1 إلى 8 سـبتمبر الماضى. في هذا الحوار، يتحدث العاشـوري، الذي درس الآداب والحضارة العربيَّة والفنون الجميلة والمسـرح، عن مشاركته في المهرجان، وعن عمله الفائز، الذي كان فاز بجائزة نقابة الصحفيين التونسيين في الدورة (24) من أيام قرطاج المسرحيَّة.

> عواطف السويدي كاتبة وإعلامية من تونس

• بداية، حدثنا عن مسرحيَّة «روضة العشاق»، وماذا يعني لك الفوز بجائزة أفضل مخرج في مهرجان القاهرة للمسرح التجريبي؟ وما دلالة هذا التتويج بعد مسيرة طويلة في الكتابة والإخراج؟ - مسرحيَّة «روضة العشاق» هي رحلة صوفيَّة تستعيد جدليَّة الحريَّــة في مواجهة القيود، بأســلوب جمالي وفكري معاصر، وهي من تأليفي وإخراجي، ومن إنتاج شركة «بروفا للإنتاج»، وعُرضت

في تونس للمرة الأولى العام السابق، وتضم في فريقها مجموعة من الممثلين المتميزين، من بينهم: قصي السنونسي، نادرة التومي،

شهاب شبيل، عبدالحميد فرح، بوبكر غناي، عبدالسلام جمل، مأمون بنعلى، كمال زهيو، خلود مونة، محمد سفينة، رشيد عزوز. ضم الفريق التقنى كلاً من حبيب جرمود، يوسف بوعجاج، نادية عاشور. بالنسبة للفوز بجائزة أفضل مخرج في مهرجان القاهرة الدولي للمسرح التجريبي، أعده تتويجاً حقيقياً لمسيرتي الفنيَّة التي ارتكزت على التجريب في أغلب مساراتها. ضمن «المختبر المسرحي للبحث» الذي أسسناه منذ فترة، نسعى دائماً لإيجاد شكل مسرحى جديد يخاطب موضوعات إنسانيَّة وكونيَّة مهمة في العصر الحالي، ويكون

قادراً على الإقناع والصمود في ظل سيطرة الواقع التكنولوجي على

وأعتقد أن مسرحيَّة «روضة العشاق» تنطوى على دعوة لانتقال الذات البشريَّة إلى واقع مختلف، أو لتعيدها إلى جوهرها الإنساني الأصيل: الحب، باستخدام تقنيات حديثة تم تطويرها ضمن هذا المختبر البحثي. لذلك، أعد هذا التتويج نجاحاً لمسيرة مهنيَّة وبحثيَّة كاملة، كما أنه يمثل إنصافاً حقيقياً لعمل لم يتوج في المهرجانات الوطنيَّة التونسيَّة، برغم إعجاب النقاد والجمهور التونسي بالجماليات التي قدمها هذا الأثر الفني.

#### • ماذا تمثل لك القاهرة كمحطة عربيَّة للعرض المسرحى؟ وكيف تفاعل الجمهور المصرى مع رسائل مسرحيَّة «روضة العشاق»؟

- المشاركة في مهرجان القاهرة الدولي للمسرح التجريبي محطـة مهمة لأحدث عمل أنتجه المختبر البحثى الذي نعمل ضمنه، وهـو عمـل كما ذكر بُنـى على مقاربـة بحثيَّة تجمع بين المسـرح الطقسي وطقوس الطرق الصوفيَّة. كانت المشاركة في المهرجان فرصة حقيقيَّة للتفاعل مع النقاد من الأقطار العربيَّة والدول الغربيَّة، وهـذا ما حدث بالفعل. وقد أبدى العديد من النقاد إعجابهم بالبناء الدرامي والجمالي للعمل، وعلى رأسهم الناقد المسرحي الفرنسي المتميز باتريس بافيز.

أما الجمهور المصري فلقد تفاعل بشكل إيجابى جداً مع المسرحيَّة، إذ وجد فيها رؤية مختلفة ومتميزة. كما أن الامتداد

الصوفى بين تونس ومصر، الذي تعاملنا معه في البناء الدرامي، أسهم في هذا التجاوب. وقد تجلى ذلك في كتاباتهم وتعليقاتهم، وطرحهم تساؤلات وأفكاراً حول الفكر الصوفى في الأقطار

#### • وكيف أثر التراث الصوفي التونسي في كتابة وإخراج المسرحيَّة؟ - أعتقد أن ما يميز عرض «روضة العشاق» هو الطرح الدرامي والكتابة الجديدة التي تؤلف بين جميع العناصر المسرحيَّة. لم يعتمد العمل على النص أو الحركة بشكل أساسي، بل هو توليف لكل العناصر: الحركة الجسـديَّة، الكلمة، النص، الموسيقي، الإيقاع، والسينوغرافيا بما فيها الإضاءة والديكور. كل هذه العناصر لم توظف بشكل عشوائي، بل كانت في خدمة هذه الكتابة الجديدة التي أسميها كتابة ركحيَّة، أو كتابة فضائيَّة، واعتمدنا فيها بشكل متوازن على التوليفة التي تحدثت عنها: الكلمة، والحركة، والصمت، والصوت، والموسيقى، والأداء التمثيلي، كأدوات أساسيَّة.

التوجه الصوفي هو خط مليء بالدلالات، والكلمات، والحركات، والأصوات، والإيقاعات. لقد عملنا على هذه الدلالات وطورناها ضمن الطرح الدرامي لتقدم لنا شكلاً جديداً للمسرح. أهم ما يميز المسرحيَّة هو أنها تدور في فضاء شاعري، فالعالم الصوفي هو عالم شاعرى يعتمد على الرموز والاستعارات، وبالتالي انبني الخطاب المسرحي على هذه الرموز الشعريَّة في النص، والحركة، والسينوغرافيا.



من مسرحية «روضة العشاق»



• كيف تنظر إلى تأثير دمج طقوس الذكر والسماع مع التقنيات المسرحيَّة الحديثة؟

- اعتمدنا على مقاربة بحثيَّة حقيقيَّة بُنيت على دراسة المسرح الطقسي وطقوس الطرق الصوفيَّة، وبحثنا عن نقاط الالتقاء والاختلاف بينهما. الذكر في النهاية هو إنشاد يتضمن الصوت والحركة في الطرق الصوفيَّة، وهذا التقارب جعلنا نعتمد على تقنيات الطرق الصوفيَّة من الذكر والسماع، ونبحث عن الجانب الدرامي فيهما. كما أود أن أشير إلى أن الذكر والسماع هما تقنيتا «المريد» في العالم الصوفي. فالذكر هو نص مسرحي له منطوق مختلف مع كل وضعيَّة دراميَّة، وكذلك السماع. أود هنا أن أتحدث عن شخصيَّة «المريد الصادق» التي هي شخصيَّة أساسيَّة في «روضة العشاق». لقد اعتمدت هذه الشخصيَّة على تقنيات مسرحيَّة تستخدم قناعاً يخفى الوجه، بالإضافة إلى الصوت، والإنشاد، والحركة. وجدنا أن هناك توافقاً بين تقنيات الطرق الصوفيَّة والتقنيات المسرحيَّة في التمارين الروحيَّة التي يقوم بها هذا المريد الصادق.

## • عند شروعك في إخراج عمل مسرحي، ما الذي يلهمك؟ النص

ما يلهمني حقاً هو النص أو الفكرة. فعندما أجد مفاتيح في النص، فإنها تفتح لي عوالم أخرى. وكذلك الفكرة التي تأخذني إلى عوالم ميتافيزيقيَّة، وتدفعني لطرح رؤية جديدة والبحث عن أدوات وتقنيات غير تقليديَّة أو مقلدة للغرب. هذا ما يجعل التجريب مسألة مهمة، لأن المسرح يجب أن يوضع في مختبر، ويضع الواقع نفسـه

تحت الاختبار لإعادة تفكيكه وإنتاجه بطرق فنيَّة مختلفة. أرى أن كل موضوع وكل ظاهرة اجتماعيَّة أو كونيَّة هي مجال بحث حقيقي في المختبر المسرحى.

#### • تحمل مسـرحياتك مثل «روضة العشــاق»، و «الوحش»، طابعاً فلسفياً وروحياً. كيف تجمع بين الرسالة الفكريَّة والبعد الجمالي

- هناك دائماً نقطة التقاء بين المسرحيات التي أعمل عليها. فبين مسرحيَّة «الوحش»، و«روضة العشاق»، و«مولد النسيان» للكاتب الكبير محمود المسعدى، يوجد طابع روحى وميتافيزيقى. في هذه الأعمال، يمتلك الجسد الحظ الأوفر في الكتابة الركحيَّة، لأن المنحى الروحاني يتجلى من خلاله. كما أن المحتوى يحمل طابعاً فلسفياً ورؤى مختلفة عن المسرحيات ذات الطابع الاجتماعي. إن الطرح في المسرحيات الروحانيَّة هـو طرح جمالي أعمق، لأنه مرتبط بمكونات الكون، ويعتمد على الرموز الشعريَّة والاستعارات. لذا، فإن «روضة العشاق» هي نتاج سنوات من العمل على المسرح الروحاني أو المسرح الطقسي الذي بدأته في «مولد النسيان»،





#### • تشارك بصفتي دراماتورج ومخرج في «روضة العشاق»، ما هو الخـط الفاصل بين الصفتين من وجهة نظرك، ولاسـيما أن نص العمل كتب ارتجالاً؟

- فكرة الكتابة الارتجاليَّة نابعة من تطور المسرح وعلاقته بالتقنيات العصريَّة بما فيها التكنولوجيَّة. أعتقد أن المفاهيم تتغير وتتطور لأن الجمهور ينتظر طرحاً جمالياً مختلفاً وأكثر عمقاً. لهذا، تطور مفهوم الدراماتورجيا عن السابق، وأصبحت هناك دراماتورجيا بصريَّة، وأخرى للممثل، وأيضاً للمتفرج.

لقد اعتمدت «روضة العشاق» على دراماتورجيا الممثل، حيث وجهنا الممثلين ضمن أطر ووضعيات معينة، مثل شخصيَّة «المريد الصادق»، وشخصيات «المريدين»، وشخصيَّة «الأمنى المحقق». هذا التفاعل قادنا إلى أفكار أكثر عمقاً، وجعلنا نكتشف أزمنة وفضاءات أخرى. أما بالنسبة للدراماتورجيا البصريَّة، فقد اعتمدنا على صور مختلفة على مستوى السينوغرافيا وعناصرها، التي أصبحت في حد ذاتها خطاباً مسرحياً يحمل رسائل للمتلقي. بالتالي، أرى أن مفهوم التأليف قد تغير، وأصبح يتعلق بما يؤلف بين الكلمة، والحركة، والصوت، والصمت، والموسيقي، واللمسات الضوئيَّة، والملابس.

#### • حدثنا عن مسيرتك المسرحيَّة منذ بداياتك وحتى اليوم وأبرز المحطات والتجارب التي شكلت رؤيتك الفنيَّة.

- أبرز المحطات والتجارب اعتمدت على عنصرين أساسيين: التكوين والإنتاج. بدأت مسيرتي بالتدريب من خلال ممارسة المسـرح في المسـرح الجامعي، ثم انتقلت إلى المسـرح الوطني. كانت مسرحيَّة «اسـتوديو إكس» أول عمل احترافي لي في المسرح الوطني وقدمني للجمهور. كان معلمي الأول محمد إدريس داعماً

لى، فأنتجت «الشيطان»، و«ليلة الغفلة»، وكنت ممثلاً في بعض مسرحياته. هذا التكوين أسهم في نضجى وبلورة أفكارى.

في تجاربي اللاحقة مثل «مذكرات شاب مجنون»، و«مولد النسيان»، و «دون كيشوت تونس»، وأخيراً «روضة العشاق»، انتقلت إلى مرحلة النضج التي تقوم على مرجعيات تعكس العمق في كتابة

#### • وما دور المسرح التجريبي في تطوير المشهد؟

- أعتقد أن المسرح التجريبي أثار جدلاً كبيراً، خاصة في الدورة الأخيرة للمهرجان بالقاهرة. هناك من يرى أن التجريب موجود في كل الأعمال المسرحيَّة المعاصرة التي تكسر السائد، وتدفع المتلقى للمشاركة في العمل المسرحي. وهذا ما يجعل رؤيتي للمسرح التجريبي تتراوح بين التجديد وكسر السائد. لذلك، أعد إشراك الشباب في الأعمال المسرحيَّة مسألة مهمة جداً لتقديم رؤى معاصرة.

### • بعد الفوز بجائزة أفضل مخرج في مهرجان القاهرة الدولي للمسرح التجريبي، ما هي مشاريعك المستقبليَّة على الصعيدين

- هـذه الجائزة لن تغير من رؤيتي المستقبليَّة للعمل الفني، بل هي مجرد حافز. رؤيتي الفنيَّة تبحث دائماً عن العمق، الجماليَّة، والالتصاق بالمتلقى. سيكون عملى القادم مسرحيَّة بعنوان «حنبعل»، وتدور حول الصراع بين الإمبراطوريات المتغطرسة والدول التي تحمل معانى إنسانيَّة كبيرة. سيتم طرح هذا العمل برؤية معاصرة تماماً، وباستخدام أدوات حديثة تتمحور حول شخصيَّة حنبعل والإستراتيجيات الحربيَّة التي اتبعها في تلك الحقبة الزمنيَّة.





## هاينريش كلايست وجوردون كريغ

#### حول مسرح العرائس

يُعدّ هاينريش فون كلايست من أبرز الأصوات الأدبيّة والفكريّة في مرحلة ما قبل الرومانسيَّة الألمانيّة، وقد تميّز بأسلوبه المركّب وعمق رؤيته الأنطولوجيّة والفنيَّة. ومن بين نصوصه النادرة التي بقيت مجهولة إلى حد كبير في الحقل العربي، يبرز نصه الفلسفي القصير «حول مسرح العرائس» الذي نُشر لأول مرة سنة 1810 في صحيفة برلينر أبندبلاتر، ويُعدّ من النصوص التأسيســيّة التي تجاوزت حدودها النقديّة لتشــكل مدخلاً لفهم التحولات الجذريَّة في النظرة إلى الأداء، والجسد، والوعي.

> نزار السعيدي باحث ومخرج مسرحي من تونس

وأهميَّة النص تتعاظم عند وضعه في سياق تطور الفكر المسرحي الحديث، وخصوصاً في تأثيره المباشر في نظريَّة «العروسة الخارقة» التي صاغها إدوارد جوردون كريغ في مطلع القرن العشرين.

يمثل نص «حول مسرح العرائس» لكلايست لحظة تأمل فلسفى مؤثرة في تاريخ الفكر الجمالي الحديث، إذ ينطلق من مشهد يومي بسيط - دهشة أمام عرض عرائس في ساحة عموميَّة - ليتحول إلى تفكيك عميق لمفهوم الجمال وعلاقته بالوعي البشري. يعرض كلايست سلسلة من الملاحظات المرتبطة بتجربة حسيَّة حيَّة، في حوار داخلي بين كاتب وراقص باليه محترف، يعيدان من خلاله

مساءلة العلاقة بين الجسد، والنيَّة، والانفعال، والتمثيل عبر آليات

يتمثل المحور الرئيس في هذا الحوار في ملاحظة تثير الاستغراب بادئ الأمر: أن العروسة، وخصوصاً الصغيرة، قادرة على أداء حركات بالغة الرشاقة تتفوق على أداء الراقص البشري. يقول الراوى: «بعض الحركات التي قامت بها الدمي، خصوصاً الصغيرة منها، لا يمكن لأى بشر أن يضاهيها في الرشاقة.»

هذه المفارقة تُشكّل في ظاهرها انتقاصاً من قيمة الجسـد الإنساني، لكنها في العمق تسائل جـذور المفهـوم الجمالي فى علاقته بالوعى. فالرشاقة هنا ليست فقط مسألة عضليَّة أو تقنيَّة، بل تتعلق بالتحرر من «النيَّة»، من «الإرادة»، ومن عبء الذاتيَّة. وفي هذا السياق، يقدم كلايست مفهوماً مفصلياً: مركز الثقل الداخلي بوصفه مبدأ محركاً للحركة الجماليَّة. فكل حركة، بحسبه، تنبع من نقطة مركزيَّة لا تخضع للوعى البشرى أو التحكم الإرادي، بـل تعمـل وفق نسـق تلقائــي، وميكانيكي، ومنتظم: «كل حركة تنبع من نقطة مركزيَّة... والأطراف تتبعها تلقائياً دون تدخل الإرادة».

بهـذا الطرح، يقلب كلايست التصور الكلاسيكي الذي ربط الجمال بالسيطرة العقليَّة والانضباط الذاتي، الذي تعود جذوره إلى الفلسفتين الأرسطيَّة والأفلاطونيَّة على السواء. فبينما ارتبط «الجميل» في التصور الكلاسيكي بالتماثل والنظام وفاعليَّة الذات الواعية، يقدم كلايست منظوراً جديداً يجعل من غياب الوعى شرطاً لتجلى الرشاقة الحقيقيَّة. وهو ما يضع الجمال في موقع حدودي، لا يعود فيه ناتجاً عن «التحكم»، بل عن «التحرر» و»الاستسلام

من هذا المنظور، تصبح العروسة عند كلايست استعارة لكائن يتحرك بانسجام تام مع قوى الجاذبيَّة والوزن والإيقاع، دون مقاومة أو تصنَّع، وهي تمثل بهذا المعنى صورة «للفردوس المفقود». هذا الفردوس، بحسب النص، ضاع منذ لحظة السقوط المعرفي، لحظة «أكل الإنسان من شجرة المعرفة». وهنا يربط كلايست بشكل جريء بين الوعي وفقدان البراءة الجماليَّة، إذ يقول: «منذ أن أكلنا من شجرة المعرفة، لم نعد قادرين على استعادة البراءة... لا يعود الكائن إلى الكمال إلا إذا عاد من حيث انطلق».

يتموضع هذا القول ضمن بنية أنثروبولوجيَّة رمزيَّة عميقة، حيث يُعاد بناء تاريخ الجسد الفني كمأساة وجوديَّة. فالفعل التمثيلي لا يعود فقط تمظهراً للحركة أو الأداء، بل يتخذ هيئة «جسـد ساقط»، أى جسد لم يعد قادراً على الفعل الجميل لكونه يدرك أنه يفعل. ومن هنا، فإن النات الواعية تُقوّض، بعينها، إمكانيَّة التلقائيَّة، وتُدخل التوتر والتصنّع والانقسام إلى الحركة الجسديَّة.

وهـذا ما يُعبّر عنه الـراوي من خلال مثال الشاب الذي فقد رشاقته لحظة وعيه بها، فيتحول من كائن منسجم مع حركته إلى جسد مأزوم، يطارد صورة خادعة عن ذاته، ولا يفلح في استعادتها: «كلما حاول استعادة تلك الحركة، ازداد جسده ارتباكاً... فقد شيئاً

هكذا تُطرح، للمرة الأولى في الفكر الجمالي الغربي، أطروحة مضادة للإنسانويَّة الكلاسيكيَّة: مفادها أن الجمال لا يتحقق في الإنسان باعتباره ذاتاً فاعلة، بل في الكائنات التي لا تعي حركتها، مثل العروسة، أو الحيوان.

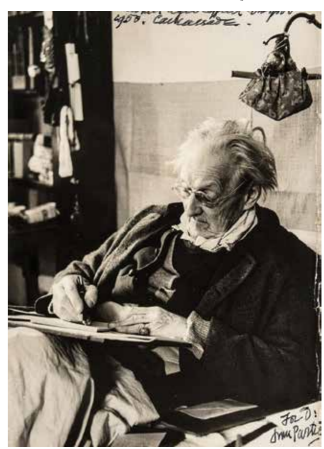
بذلك، يضع كلايست الوعى والتمثيل في موقع أزمة، ويؤسّس لواحدة من أكثر الرؤى الجذريَّة في نقد الجسد المسرحي، وهي رؤية ستجد صدى عميقاً في فكر فن التمثيل لمن جاء بعده، خاصة عند إدوارد جوردون كريغ لاحقاً، حين يصوغ بدوره مفهوم «العروسة الخارقة» كبديل للممثل البشرى في بحثه عن الأداء المطلق.





بينما مثّل نص كلايست تمجيداً للغياب الواعى بوصفه مدخلاً إلى جماليات الرشاقة الفطريَّة، سيتحول هذا التصور، بعد نحو قرن، إلى مشروع مسرحي راديكالي لدى إدوارد جوردون كريغ، أحد أبرز منظّري المسرح الحداثي في القرن العشرين. ففي مقاله الشهير «الممثل والعروسة الخارقة» The Actor and the Über-marionette (1908)، يعيد كريغ التفكير في شروط التمثيل المسرحى برمتها، عبر مساءلة مركزيَّة الجسد البشري في الأداء، واقتراح بديل تصوري وتجريبي يتمثل في الدمية الخارقة أو الكائن

يعبّ ركريغ، منذ الفقرة الأولى من مقاله، عن خيبة عميقة تجاه ما يسميه بـ «عدم ثبات الممثل البشري»، ويصفه بأنه كائن خاضع لانفعالاته، ومتقلب المزاج، ومحدود التناسق. من هنا، لا يرى كريغ في الجسد البشري وسيطاً كافياً لتحقيق جماليَّة الأداء المسرحي، بل يعده عائقاً أمام تحقيق الانسجام الشكلي والانضباط الزماني الذي يتطلبه الفعل المسرحي. في المقابل، يطرح ما يسميه بـ "العروسة الخارقة» كبديل أنطولوجي وتقنى في آن، قادر على التخلص من الذاتيَّة والارتجال، وعلى تجسيد رؤية إخراجيَّة محكمة، ومتناغمة مع تصور ميتافيزيقي للجمال.



إدوارد جوردون كريج

تتميز العروسة الخارقة عند كريغ بأنها ليست مجرد بديل ميكانيكي، بل نموذج مثالى خال من التقلّبات النفسيَّة. فهي لا تتصرف بإرادة فرديَّة، ولا تدخل في جدليَّة الانفعال والوعي. وهذا ما يمنحها في تصوره إمكانيَّة تحقيق الصورة المسرحيَّة الكاملة التي يتخيلها المخرج، دون تشويه أو تحوير. يقول كريغ في هذا الصدد: «الممثل البشري، في أفضل حالاته، لا يمكنه أن يكون سـوى ظل للصورة المثاليَّة... أما العروسة الخارفة، فهي الصورة في نقائها، دون شوائب الإنسان».

إن المفهوم الذي يصوغه كريغ هنا يجد جذوره الفلسفيَّة ضمنياً في أطروحة كلايست، لكن كريغ لا يكتفى بتأملات جماليَّة مجردة، بل يحوّل الرؤية إلى مشروع إصلاحي يمسّ بنية المسرح التقليدي. فبينما اكتفى كلايست بالإشارة إلى تفوق اللاوعى والميكانيكا في حركات العرائس، يذهب كريغ إلى استبدال الممثل بكائن مؤدٍّ متعال، أشبه بجسد-فكرة، يقف على مسافة من الطبيعة البشريّة.

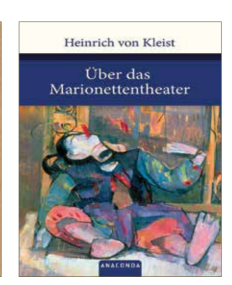
يمكن القول إن كريغ يعيد صياغة الخيال «الكلايستي» في أفق مسرحى طليعي، حيث تتحوّل العروسة من نموذج ميتافيزيقي للجمال، إلى أداة صوريَّة لخلق مسرح منزَّه عن الخطأ، لا ينتمي إلى العالم العضوي، بل إلى مجال هندسي جمالي مطلق. وهكذا، تصبح العروسة الخارقة عنده تجسيداً لفكرة الجمال المتعالى، الخالى من الانفعال والقصور، والمتحرر من الحدود البيولوجيَّة للإنسان.

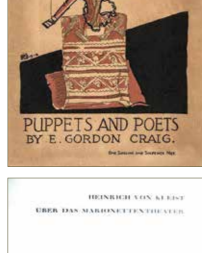
ما يلفت النظر في مشروع كريغ، أنه لا يدعو إلى استبدال الممثل بالآلة في السياق الواقعي، بل ينحت تصوراً طوباوياً لما ينبغي أن يكون عليه الأداء: كيانٌ يؤدّي دون أن «يتمثّل»، ويتحرّك دون أن «يريد»، ويُظهر دون أن «يعبّر». هذه الفكرة تحوّل المسرح إلى بنية صوريَّة مغلقة، حيث الجمال لا يُفهم كتعبير عن ذات، بل كتناغم نقىّ بين الشكل والحركة والإيقاع.

واللافت أن كريغ، كما كلايست، لا يعارض الممثل لكونه إنساناً فقط، بل لأنه يدرك أنه يؤدي، أي لأنه محكوم بالوعى الذاتي الذي يُدخل القلق والاصطناع إلى الجسد المسرحي. ففشل الممثل، في رأي كريغ، لا يرتبط بضعف أدائه بقدر ما يرتبط بـ «وجوده البشري» ذاته، بوصفه مصدراً دائماً للتشويش.

في ضوء ذلك، تُمثّل العروسة الخارقة لدى كريغ صورة لجسد قادر على تجسيد الرؤية الفنيَّة في أبهي صورها، دون تشويش أو تحوير. وهي تماثل من حيث الجوهر النموذج الذي رسمه كلايست للعروسة بوصفها «كائناً لا يعى نفسه، لذا يحقّق الرشاقة الخالصة».

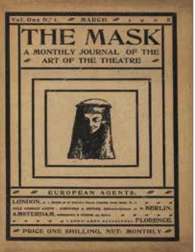
هكذا، تتجلى العلاقة بين كلايست وكريغ لا في صلة مباشرة بين النصين فحسب، بل في تواشع مفاهيمي عميق، تتقاطع فيه أطروحتان: الأولى، تأمليَّة فلسفيَّة في الجمال بوصف محايثاً للغياب الواعي؛ والثانية، تطبيقيَّة جذريَّة تدعو إلى قلب بنية التمثيل المسرحي برمتها، تأسيساً على تلك الرؤية.











#### من البذرة إلى الرؤية

رغم التباعد الزمني والسياقي بين هاينريش فون كلايست وجوردون كريغ، فإن أطروحتيهما تتقاطعان عند نقطة مركزيّة مفصليَّة: رفض الجسد الواعى باعتباره مرجعيَّة جماليَّة في الأداء المسرحي. كلاهما ينطلق من معضلة «الذاتيَّة» في التمثيل، ويسعى إلى تجاوزها عبر تصور بديل للجسد، سواء أكان هذا البديل عروسة حقيقيَّة، أم كياناً صورياً خارقاً.

نص كلايست، وإن لم يكن يُدرج ضمن الأدبيات المسرحيَّة المؤسسة بالمعنى التقليدي، يمثل ما يمكن تسميته بـ "البذرة الأولى لنقد الوعى الأدائي». فهو لا يقدم تصوراً منهجياً، إذ يعرض سرداً فلسفياً محكوماً بالحوار والرمزيَّة، يشتغل على إزاحة المركزيَّة الأنطولوجيَّة للجسد البشرى، ويقترح ضمنياً فاعلاً أدائياً يتموضع خارج الذات. أما كريغ، فإنه يحوّل هذه البذرة إلى مشــروع تطبيقي يتحدى الأسس الإخراجيَّة والتمثيليَّة لمسرح زمانه، من خلال

تخيل كائن أدائس منزّه عن الإرادة، يجسد «الرؤية» لا «الذات». إن هـذا التقاطع المفاهيمي لا يُظهر فقـط صلة تأثر، بل يؤكد أيضاً الدور المحوري لنص كلايست في توجيه النقاش حول جسـد المؤدي، بوصفه إشكالاً لا جمالياً محضاً، بل أنطولوجياً. في الواقع، ما فعله كريغ هو توسيع للأفق الذي فتحه كلايست؛ إذ إن «العروسة الخارقة» ليست إلا تطويراً متجذراً لمفهوم العروسة التي تحقق الجمال بغياب الوعى، كما صاغه كلايست.

وهنا تكمن أهميَّة هـذا النص المهمل إلى حد بعيد في المدونة المسرحيَّة العربيَّة: فقد قدّم مبكراً، وبحدة لافتة، المفاتيح الأولى لتفكيك العلاقة بين الوعي والجمال، بين الإرادة والحركة، بين الأداء والذات. وفي هذا السياق، يبدو غياب هذا النص عن الحقول الأكاديميَّـة المسـرحيَّة العربيَّة ليـس فقط غياباً وثائقيـاً، بل نقصاً مفهومياً يعوق بناء نظريات نقديَّة مستقلة للأداء، تكون قادرة على تجاوز الجسد كمرجعيَّة أحاديَّة.

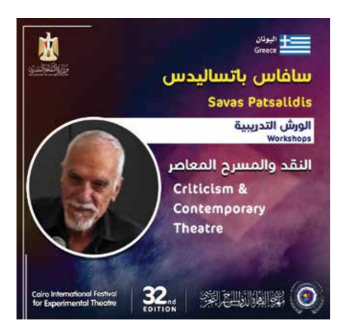


خلال رحلة معرفيَّة تمتد لعقود؛ وضع باتساليديس ثلاثة عشر كتاباً في النقد التطبيقي ونظريَّة الدراما، ونشر مئات المقالات داخل اليونان وخارجها.

أثار سافاس باتساليديس خلال ورشة النقد المسرحي المعاصر التي قدمها بالقاهرة، العديد من التساؤلات حول أسئلة الفنان المسرحي التي يطرحها اليوم عبر خشبة المسرح، في ظل التغيرات التي تعصف بالإنسان المعاصر، حيث تخلى عن الكثير من المفاهيم التي ورثها من الأسلاف وصار التشكك والريبة وعدم القدرة على الوصول إلى يقين واحد شامل هو أبرز ما يعانيه الإنسان اليوم. حول تلك الأسئلة كان لنا معه هذا اللقاء.

• لقد فتحت الدراسات المسرحيَّة الحديثة الباب على مصراعيه وانتصر بعضها لأن الطقوس يمكن اعتبارها مسرحاً بدائياً. ولو اعتبرنا الطقس مسرحاً، فالمصريون سبقوا الإغريق بمئات السنين. ما رأيك في مسألة الريادة المسرحيَّة؟ وهل ما زال هذا السؤال مطروحاً في وقتنا الحالي؟

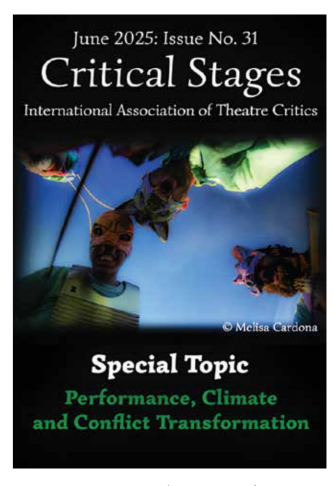
- لا أعتقد ذلك كثيراً. من الجيد أنه كانت لدى الفرصة لكى أشاهد عرضاً يعتمد على ملامح الثقافة المصريَّة القديمة في افتتاح المهرجان. من جهتى أرى أنه نعم كانت هناك دائماً سابقة وبداية للمسرح وقد تكون سحيقة الجذور وبعيدة عن ريادة اليونان للمسرح، لكن كل هذه الأمور تتطور. على سبيل المثال، في الثقافة المصريَّة، كان هناك تطور قوى جداً للمسرح الطقسى، لقد صار الطقس على يد المصريين حالة ثقافيَّة استطاعت أن تمس الشعب وتعيش معه سنوات وقروناً طويلة جداً، وهذا سبق تاريخي لا يمكن التغافل عنه، لكن الإغريق أدخلوا



تجربة المشاهدة. بمعنى آخر؛ لم يتوقفوا عند الطقوس وقالوا: حسناً، يجلس المشاهد هناك، والمشهد موجود. لقد طوروا عمليَّة التلقى لتصبح عمليَّة تفاعليَّة حيَّة.

ثم جاء الرومان وانتقلوا بالمسرح خطوة أبعد، ثم الإليزابيثيون وصلوا بالمسرح إلى خطوة أبعد. لذا أعتقد أنه لا مجال للتفوق أو السيادة، أو الأفضل أو الأسوأ. إنه جزء من التطور الطبيعي للمسرح عبر التاريخ، ومع الوقت لا يعود السؤال حول (من؟) مهماً، بل الأهم هـ و ماذا تقدم؟ وكيف؟ إذن، نعم، بدءاً من الطقوس المصريَّة، ثم المسرح اليوناني، ثم ننتقل إلى أيامنا هذه. من الجيد أن نمتلك هذه التقاليد، من الجيد التفكير فيها.





• هـل تـرى أن الثقافة العربيَّة لـم تقـدم بعـد نماذجها المعاصرة سواء من الفن أم من النقد المسرحي المعاصر؟ المحتوى السريع والمعلب، لم يعد المتلقى اليوم يهتم بتحليلات

- إننى أتفهم سؤالك وأعرف سببه، ربما لأننى استعرضت في محاضرتي الكثير من النماذج الغربيّة الصادمة مثل: يوكو أونو، ومارينا إبراموفيتش، وبيبو ديلبونو، وروميو كاستيلوتشي، ورودريغو غارسيا، وكريستوف شلينجينسيف، وكونستانزا ماکرا، وریمینی بروتوکول، کل منهم بأسلوبه الخاص استطاع أن يجد على المسرح وظيفة رمزيَّة بوصفها تجربة، بقوانينه الخاصة، أن يقول للآخرين المهمشين في المجتمع إن ثمة مساحة لهم هنا يصبحون من خلالها أبطالأ ويكتسبون حضورا ملموساً ينكره المجتمع عليهم.

إن المسرح، بصفته فضاء لليوتوبيا، بل واليوتوبيا أيضاً بصفتها فضاء للمحرومين (الأطفال والنساء والعبيد)، هو ما سيجذب الفنان الامريكي بيتر سيلارز Peter Sellars على سبيل المثال، للجوء إلى المهاجرين الشباب لإنجاز عرض أطفال هدفه منح الغائبين حضوراً مسرحياً، مما يُقرّب بين اليوتوبيا المسرحيَّة واليوتوبيا الاجتماعيَّة، مُؤكداً بذلك الخط الفاصل بين من هم داخل المسرح وخارجه. مع فارق وحيد هو أن المرء عندما يُقدم عرضه على المسرح، فإنه يحظى بالتصفيق أيضاً.

هذا ما أردت أن أقوله بشكل إجمالي عندما اخترت نماذج من الثقافة الغربيَّة. كنت أتمنى أن أحضّر جيداً لنماذج من الثقافة العربيَّة، لكنني رأيت أنني لن أستطيع أن أقوم بذلك بالكفاءة نفسها التي يستطيع أن يقوم بها ناقد عربي، ولذلك حرصتُ أن تكون الورشة عبارة عن مجموعة من أدوات التفكير مع قليل من الأمثلة التوضيحيَّـة لا أكثر، لكن أعتقد أن هذه الأدوات وأساليب التفكير التى يوفرها النقد المسرحي المعاصر يمكن تطبيقها من خلال المتخصصين العرب على الثقافة العربيَّة؛ إذا أرادوا ذلك.

#### • في عصر المنصات الرقميَّة ووسائل التواصل الاجتماعي، ما هو مستقبل النقد المسرحى؟

- المستقبل ليس جيداً، ليس جيداً على الإطلاق. لا تبدو الأمور في صالح النقد المهنى حالياً. لأنه كما أقول دائماً، كلما زاد عدد النقاد، فـلّ النقد الذي نتلقاه. يبدو أن ثقافتنا لا تحتاج حالياً إلى الخبراء، أو النقاد الحقيقيين. إن البارزين على الساحة هم أصحاب



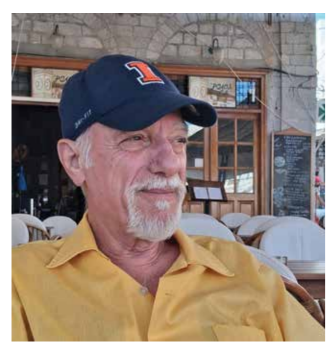
النقد، ولم تعد تشكل له أهميَّة، إن ضغطة زر واحدة كفيلة بألا تصبح موجوداً، لم يعد هناك صبر للتعامل مع الأفكار، أشعر أحياناً أن الناس يسيرون في حالة من التيه أو الغياب، لقد صار العرض المسرحي أو الكتاب أو أي شيء مجرد تقييمات بالنجوم أو الأرقام، والجميع يبحث عن الجديد، ولذلك لم يعد هناك شيء ثابت واحد في حياتنا، الثابت الوحيد هو التغيير المستمر. لكنني ورغم كل ذلك لدى اعتقاد عميق الجذور؛ أنه مع مرور الوقت، سـوف يتحسن هذا الوضع، وسـوف يستعيد النقد المهنى مكانته وتأثيره. آمل ذلك. هذا ما أتمناه. للأسف.

#### • كيف يتعامل النقد المسرحي اليوناني اليوم مع التراث الكلاسيكي للدراما القديمة دون أن يتأثر بالماضى؟

- بعض الناس يُحبِّذون التجريب، لكن هناك آخرون أكثر تحفظاً ويقولون: لا، لا نريد الكثير من التجريب، التزموا بروح العمل الأصلى. أحب المسرح التجريبي كثيراً، لكنه مُقيِّد، بمعنى أنه يُحدد لك نوع المسرحيات التي ستُقدمها للجمهور، ويحدد لك نوع الجمهور الذي يريد أن يخوض معك مغامرة التعامل المغاير مع الكلاسيكيات. ما زال في اليونان بعض الولاء للكلاسيكيات القديمة مثل كتابات يوربيديس وسوفوكليس، وما زال الشعب اليوناني يفضل أن يراها تقدم في طابعها التراثي من حيث الأزياء والمناظر المسرحيَّة. ويرى الفريق الآخر أنه لابد أن ننقطع تماماً عن الماضي، وأن ننتج نحـن أفكارنا وتصوراتنا، وأنه من حق إنسـان العصر الحديث أن يمتلك «أوديب» خاصاً به، و»إلكترا» خاصة به حتى وإن لم يتبق من الماضي سوى الأسماء فقط. هناك جدلٌ قائم، وهو أمرٌ أراه صحياً لأنه جزءٌ من جوهر المسرح. المسرح هو الحوار، حوارٌ بين الجمهور والمسرح، بين النقاد والمسرح. هكذا تسير الأمور.

• لاحظت من خلال حديثك في ورشـة النقد المسرحي المعاصر؛ أنك حريص على أن يكون الناقد والفنان على أرضيَّة واحدة فيما يخص نظرتهما للعالم، فإذا كان الفنان المعاصر يرى «الجسد» على سبيل المثال بنظرة عصريَّة؛ فعلى الناقد أن يرى الجسد من الزاوية «المعاصرة» نفسها حتى يستطيع أن يتعامل مع ما يقدمه الفنان على خشبة المسرح. فكيف توضح هذه المسألة في حالة تعارض رؤية الناقد مع رؤية الفنان؟

- إطلاقاً. يبدو أننى لم أوفّق في إيصال ما أريده بدقة. الناقد المعاصر لا ينبغي أن يلتفت لما يقوله الفنان عن عرضه، بل ينبغي أن يصم أذنيه ويغمض عينيه عن البيانات والتقارير الصحفيَّة والكتابات الترويجيَّــة للعروض. كل ما يوفره النقد المســرحى المعاصر اليوم للناقد هو مجموعة من الأدوات التي تساعده في التعامل مع العرض



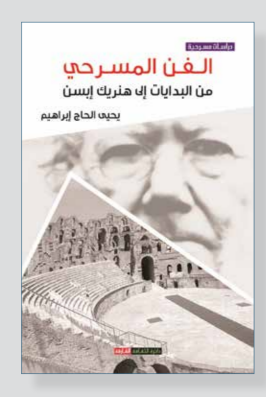
المسرحى. هذه العلامات والأفكار التي تتجسد على خشبة المسرح في نظام معقد من الغموض والقلق وعدم اليقين؛ تتطلب حساسيَّة خاصة من الناقد حتى يستطيع قراءتها وإعادة إنتاجها في خطاب جديد. وبعبارة أخرى، النقد المسرحي المعاصر ينظر إلى الناقد بصفته مبدعاً، والكتابات النقديَّة هي فن، إبداع مواز للكتابات الخياليَّة مثل القصة والرواية والنص المسرحي، وبالتالي أرى أن اقتراب الناقد من الفنان يفسد النقد، ينبغي أن تكون هناك مساحة قائمة بين الناقد والفنان، هذه المساحة ليست للتفرقة الطبقيَّة، ولكن لصيانة حريَّة الناقد في التفكير، والتأمل، والتعبير، والإبداع.

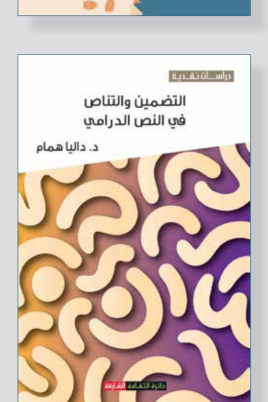
• وجـدتُ عدداً هائلاً مـن المقالات في المدونة الشـخصيَّة لك. ولاحظت أنك تعتمد على الكتابة بضمير المتكلم وتصف حالتك وتفاعلك مع عناصر العرض المسرحي، فهل هذه الذاتيَّة في الكتابة النقديَّة هي جزء مما ذكرته عن فن الكتابة النقديَّة؟

- في البداية دعني أعبر لك عن سعادتي لأن مقالاتي حازت اهتمام قارئ عربى، أما بالنسبة إلى الكتابة بضمير المتكلم فهي حيلة من حيل الناقد المسرحي المعاصر، هذه الحيلة الغرض منها تذويب المساحة الفاصلة بين الكاتب والقارئ، لأن القارئ الحالي ببساطة صار متحسساً ضد أي إملاءات، بمجرد أن يلمح أو يشمّ رائحة «السلطة» فإنه على الفور يغلق المقال ولا يعود إلى قراءته. ثقافة الإنترنت تعمل على الجـزر المنعزلة، وبالتالي كي يعود النقد قادراً على التأثير، فعليه أن يطور أدواته ومفاهيمه، وأول هذه التطورات هو أن يجتهد الناقد في خطابه - سواء أكان مكتوباً أم

## إصدارات

# دائرة الثقافة الشارقة





عطاشي

إسماعيل يبرير



#### ص.ب: 5119 الشارقة - الإمارات العربية المتحدة | الهاتف: 5123333 6 971 | البرَّاق: 5123303 6 971 + البريد الإلكتروني: sdc@sdc.gov.ae | الموقع الإلكتروني: sharjahculture 🎯 🚹 💟 | www.sdc.gov.ae

#### متابعات



#### • ما هو عدو الفن حسب نظرة النقد المسرحي المعاصر؟

- يقول الفنان الأمريكي أورسون ويلز إن غياب الحدود هو أشد أعداء الفن، بينما يرى الرسام الفرنسي بول غوغان أن الفن الجميل لابد أن يكون ثورياً ومتمرداً على أيَّة ثوابت أو حدود. لا أستطيع أن أقول إن أحد الرأيين هو الأكثر صواباً؛ وأي إجابة سأقولها هي مجرد رأى شخصي تماماً، لكن ما ألاحظه أن الفن المعاصر يركز بقوة على الصدمة، وبالتالي لكى تكون موجوداً عليك بتجاوز الحدود، الحدود بين ما هو مألوف وغريب، بين ما هـو حقيقي ووهمي، بين ما هو جميل وقبيح. وبالتالي فإن الاستقرار أكبر عائق لتطور الفن المعاصر، وإذا كان هناك ثابت

دعونا لا ننسى أن المسرح لطالما أبهر الطبقة المتوسطة ممثلون يُجسّدون الطبقات المهمشة، والمشردين، والمضطهدين، والآخرين/ المهمشين عموماً. وبهذا المعنى، تبرز مسألة شائكة: هل صعود الآخرين/ المهمشين على خشبة المسرح يحولهم إلى «شيء غريب» أم مثير للشفقة? والجواب، بالطبع، يعتمد في كل مرة على كيفيَّة تحويل «ماذا» إلى عرض مسرحي. في أكثر التجارب جرأة، يظل احتمال العنف وسوء التفسير حاضراً دائماً، لأن البعد عن الواقع ضئيل.

وعلى كل ليس جديداً إذا قلنا إن الفن يوجد لأن هناك جمهوراً، إنه لا يوجد في الفراغ. سواء على المسرح أم في الشارع، يُجسّد الفن، فلا شيء يمكن التنبؤ به. لا أحد يستطيع حساب تحولاته مُسبقاً، بغض النظر عمّا إذا كان من يدّعي أن استقلاليَّة الفن مسألة مشكوك فيها وأنه مجرد محفّ ز للتحرر. حتى هذا التحرر الذي تحدث عنه بعض مسرحيى القرن العشرين قد يؤدى إلى انتكاسات

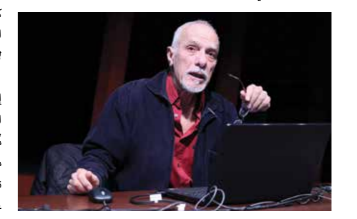
#### • هل هناك تعريف في نظرك للعرض المسرحي الجيد؟

جوهر النقد المسرحي المعاصر.

دون استعلاء، دون إساقة حقائق مطلقة، أن يترك له كل الأسئلة

المفتوحة والمساحات الحرة كي يجد هو إجابته المناسبة، وهذا هو

كثيراً ما يسألني طلابي عن الفن الجيد، والحقيقة أن هذه التصنيفات مثل جيد، وجميل، لم أعد أفهمها، لأننى وبنظرة الإنسان المعاصر صرتُ متشككاً فيما إذا كان هناك شيء يستحق أن يكون جيداً أو جميلاً، ربما يعود ذلك إلى أننا فقدنا القدرة على وضع حدود لكل شيء، إننا نعيش في زمن يجاهد بكل ما أوتى من قوة وحيد فهو التغيير المستمر. أن يقضى على الحدود، يدمرها، الحدود بين الدول، والحدود بين البشر، المسافة صارت مجرد زر صغير على الشاشة تعبرها بمجرد والمتعلمين، مقدماً لهم مواضيع لا تمت إليهم بصلة خاصة. التفكير في ذلك. وهكذا سقطت الحدود بين الفن والمعنى، وبين اللغة والتواصل، وبالنسبة لي - وهذه مجرد إجابة شخصيَّة جداً -أرى أن الفن الذي يستحق كلمة (جيد) هو الذي يستطيع أن يصل إلى نهاية خيالي أو يتجاوزه قليلاً.







# مهرجان الشارقة الدورة للمسرح الصحراوي و

